
 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rév. Henri BOHOUSSOU   



 

2 

DOCTRINE III : Fiche pédagogique sur les grandes vérités de la Bible   

   

Intitulé du cours Les grandes vérités de la Bible  
 

 

 

Contexte du cours 

 Une profusion de doctrine de toutes natures dans la société africaine 
contemporaine  

 Une Ignorance du contenu véritable de l’enseignement biblique, ce qui 
favorise l’apparition de faux enseignements dans les églises   

 Une influence souvent négative de l’arrière-plan socio culturel et la 
présence d’idéologies non bibliques en vogues dans la formulation des 
vérités chrétiennes dans les églises  

 Les fausses conceptions doctrinales chrétiennes qui provoquent des 
incidences négatives sur le vécu des fidèles chrétiens    
 

 

 

Description du cours 

Ce cours de doctrine biblique, qui est intitulé «les grandes vérités de la 

Bible », initie les étudiants aux fondamentaux de la pensée chrétienne, il les 

prépare à la connaissance, à la compréhension des enseignements de la 

Bible en vue d’une vie chrétienne équilibrée et pour l’accomplissement d’un 

ministère chrétien porteur de vie.  

Enseignant : Rév. Henri K. BOHOUSSOU, Maîtrise en Théologie et Master en 

développement holistique et leadership transformationnel 

 

 

 

 

 

 

Objectifs du cours 

A la fin de ce cours, les étudiants seront capable de : 

 

 Connaître quelques grandes vérités de la Bible 

 Démontrer les fondements bibliques de ces grandes vérités 

 Comprendre ce que la Bible dit de ces grandes vérités  

 S’informer de quelques confusions contradictoires sur ces vérités  

 Développer et appliquer les implications directes de ces vérités dans le 
contexte africain  

 

 

 

 

 

Questions abordées 

 Quelles sont les caractéristiques des grandes vérités de la Bible ? 

 Quels sont les fondements bibliques de ces vérités ? 

 Que dit la Bible de la spécificité de ces grandes vérités ?  

 Qu’est-ce qui est dit de façon contradictoire de ces vérités par apport à 
ce que pense la Bible?  

 Comment peut-on développer et appliquer ces grandes vérités dans le 
contexte africain d’aujourd’hui ? 

  

 

Travail à faire 

 Évaluation des étudiants sur le cours  

 Devoir de réflexion   
 

 

 

 

Contenu 

 Définitions et caractéristiques des grandes vérités de la Bible 

 Fondement biblique des vérités bibliques  

 Contenu des vérités bibliques  

 Fausses conceptions au sujet des vérités bibliques 

 Développement et application des vérités bibliques  
 



 

3 

 

COURS EBAC 2018-2019  

 

TABLE DES MATIERES  

 

1. La sotériologie : la doctrine du salut  

2. Les fausses théories sur l’expiation  

3. Le véritable sens de l’expiation  

4. L’étendue de l’expiation 

5. Le processus du salut 

6. La grâce de Dieu 

7. La régénération 

8. La sécurité éternelle 

9. L’ecclésiologie : la doctrine de l’église 

10. Les leaders de l’église 

11. Le gouvernement de l’église 

12. Les ordonnances de l’église 

13. Les raisons de l’existence de l’église  

14. L’eschatologie : la doctrine des choses de la fin  

15. Le ciel, l’enfer, la résurrection et les jugements 

16. Les principaux points de vue concernant les choses de la fin 

AIO YAKRO
Textbox
2019-2020



 

4 

SOTÉRIOLOGIE : DOCTRINE DU SALUT 

 

 

 

La mort de Christ est extrêmement importante dans la doctrine chrétienne, mais le sens de son sacrifice 

a été interprété de plusieurs façons divergentes. Voici les principaux points de vue au sujet de la mort 

de Christ.  

 

* * *  

 

FAUSSES THÉORIES SUR L’EXPIATION  

 

Théorie de la rançon payée à Satan  

 

Cette théorie a été développée par Origène (185-254). Elle affirmait que Satan retenait les hommes 

captifs, comme un vainqueur dans une guerre. Cette théorie, qui était également soutenue par Augustin, 

affirmait que puisque Satan retenait les hommes captifs, une rançon devait être payée, non pas à Dieu, 

mais à Satan.  

 

En réponse à ce point de vue, il doit être noté que c’est la sainteté de Dieu, et non celle de Satan, qui a 

été offensée, et le paiement d’une rançon devait être versé à Dieu pour détourner sa colère. De plus, 

Satan n’a jamais eu le pouvoir de libérer les hommes ; Dieu seul a ce pouvoir.  

 

Cette théorie est fausse parce qu’elle fait de Satan le bienfaiteur de la mort de Christ. Ce point de vue 

accorde une trop grande importance à Satan ; la croix était le jugement de Satan, et non une rançon à 

Satan.  

 

Théorie de la récapitulation  

 

La théorie de la récapitulation, avancée par Irénée (entre 130-200 ?), enseignait que Christ était passé 

par toutes les étapes de la vie d’Adam et de ses expériences, incluant l’expérience du péché. De cette 

façon, Christ pouvait réussir là où Adam avait échoué.  

 

Ce qui est vrai, c’est que Christ est effectivement appelé le dernier Adam (#1Co 15:45). Cependant, 

Christ n’a jamais connu le péché (#1Jn 3:5; Jn 8:46). C’est une théorie incomplète en ce qu’elle néglige 

l’expiation ; c’est la mort de Christ qui sauve, et non sa vie.  

 

Théorie de la satisfaction  

 

La théorie de la satisfaction a été développée par Anselme (1033-1109), qui enseignait que Dieu avait 

été dérobé de l’honneur qui lui était dû et ce, à cause du péché. Cela exigeait une résolution qui pouvait 

être obtenue soit en punissant les pécheurs soit en obtenant satisfaction. Dieu a choisi de résoudre cette 

question en obtenant satisfaction à travers l’offrande de son Fils. Par sa mort, Christ a rendu l’honneur 

à Dieu, et il a reçu une récompense, qu’il a transmise aux pécheurs. Le don était le pardon pour les 

pécheurs et la vie éternelle pour ceux qui vivraient selon l’Évangile.  

 

Bien que ce point de vue mette correctement l’accent sur le paiement qui doit être versé à Dieu, et non 

pas à Satan, il présente néanmoins certains problèmes. Il souligne la miséricorde de Dieu aux dépens 

des autres attributs de Dieu, à savoir sa justice et sa sainteté. Il néglige aussi de souligner l’obéissance 

de Christ tout au long de sa vie et, en plus, il ignore les souffrances de Christ pour le pécheur. Plutôt que 

de souligner la mort de Christ en tant que condamnation du péché, ce point de vue embrasse le concept 

catholique romain de la pénitence : tant de satisfaction pour autant de violation.  

 



 

5 

Théorie de la démonstration d’amour  

 

Abélard (1079-1142) a été le premier à défendre cette théorie, reprise ensuite par les théologiens libéraux 

modernes tels qu’Horace Bushnell et d’autres, dont la position libérale est plus « modérée ». La thèse 

de la démonstration d’amour est apparue en réaction à la théorie de la satisfaction d’Anselme, et enseigne 

que la mort de Christ n’était pas indispensable pour faire l’expiation des péchés mais que, par la mort 

de Christ, Dieu a donné la preuve de son amour pour l’humanité, à un tel point que les pécheurs seraient 

touchés et se repentiraient.  

 

Le point faible de la théorie de la démonstration d’amour est évident. Le fondement de la mort de Christ, 

c’est son amour plutôt que sa sainteté ; cette thèse enseigne aussi que c’est une réaction émotionnelle 

qui va, on ne sait trop comment, pousser les gens à la repentance. L’Écriture affirme, au contraire, que 

Christ est mort en tant que substitut (#Mt 20:28). Et à travers la mort de Christ, le pécheur est justifié 

aux yeux d’un Dieu saint, et non simplement influencé par une démonstration d’amour.  

 

Théorie de l’accident  

 

Une thèse plus récente, la théorie de l’accident, a été défendue par Albert Schweitzer (1875-1965). Il 

enseignait que Christ a progressivement découvert sa messianité et qu’il s’est enthousiasmé à prêcher le 

Royaume de Dieu mais qu’il a malencontreusement péri dans la foulée. Schweitzer ne voyait pas 

comment la mort de Christ pouvait profiter à d’autres.  

 

La faiblesse de la thèse de Schweitzer, c’est qu’elle suggère que la mort de Christ n’a été qu’une erreur 

de parcours. L’Écriture n’a jamais rien dit de tel. Au contraire, en de nombreuses occasions, Jésus a 

prédit sa mort (#Mt 16:21; 17:22; 20:17-19; 26:1-5) ; la mort de Christ faisait partie du plan de Dieu 

(#Ac 2:23). De plus, sa mort a une valeur infinie d’expiation par la substitution (#Esa 53:4-6).  

 

Théorie de l’exemple (martyr)  

 

En réaction à la Réforme, les sociniens ont été les premiers, au XVIe siècle, à défendre la théorie de 

l’exemple, reprise plus récemment par les unitariens. Cette thèse, qui est plus libérale que celle de la 

démonstration d’amour, suggère que la mort de Christ était inutile pour expier le péché puisque le péché 

n’avait pas besoin d’être puni. Il n’y avait aucun rapport entre le salut des pécheurs et la mort de Christ. 

Christ a été plutôt un exemple d’obéissance si parfaite qu’il est allé jusqu’à donner sa vie, ce qui devrait 

inspirer les gens à suivre son exemple et à mettre leur vie en ordre.  

 

Les points faibles sont nombreux. Christ n’y apparaît que sous les traits d’un simple homme, et 

l’expiation comme inutile, alors que l’Écriture souligne maintes fois qu’elle était bien indispensable 

(#Ro 3:24). Ce point de vue présente Christ comme un exemple pour les incroyants mais, dans #1Pierre 

2:21, il est écrit que l’exemple de Christ est destiné aux croyants, et non aux incroyants.  

 

Théorie gouvernementale  

 

Grotius (1583-1645) s’est mis à enseigner la théorie gouvernementale en réaction à la théorie de 

l’exemple, défendue par Socin. La théorie gouvernementale offrait un compromis entre la théorie de 

l’exemple et le point de vue des réformateurs. Grotius enseignait donc que Dieu pardonnait les pécheurs 

sans exiger le paiement d’un prix équivalent. Grotius déduisait que Christ avait respecté le principe du 

gouvernement dans la loi de Dieu, en payant symboliquement le prix du péché par sa mort, paiement 

que Dieu a accepté. Cela lui a permis de mettre les exigences de la loi de côté et de pardonner aux 

pécheurs parce que le principe de son gouvernement a été respecté.  

 

Voici quels sont les points d’achoppement de cette thèse : Dieu y est présenté comme susceptible de 

changer d’avis - il fait des menaces mais n’exécute pas la sentence ; en fait, il la change. Dieu pardonne 

le péché sans en exiger le prix. Or, l’Écriture enseigne la nécessité d’offrir à Dieu un sacrifice 



 

6 

propitiatoire (#Ro 3:24; 1Jn 2:2) - la colère de Dieu doit être apaisée. Il était également indispensable 

que le péché soit expié par la mort substitutive de Christ (#2Co 5:21; 1P 2:24).  

 

* * *  

 

VÉRITABLE SENS DE L’EXPIATION  

 

Toutes les opinions que nous venons de présenter comportent une parcelle de vérité quant à la mort de 

Christ, mais elles sont également incomplètes ou déficientes quant à leur façon d’en interpréter le sens. 

Le sens fondamental de la mort de Christ tient à son caractère substitutif. Christ est mort à la place des 

pécheurs pour payer le prix de leur libération et pour les réconcilier avec Dieu, satisfaisant ainsi les 

demandes justes d’un Dieu saint. Les mots qui suivent expliquent le sens véritable de la mort de Christ.  

 

Substitution  

 

La mort de Christ était substitutive - il est mort à la place des pécheurs, ce qu’on appelle aussi vicarius 

en latin et qui signifie « remplaçant ». Christ « est mort en tant que remplaçant, en ce sens qu’il est le 

substitut qui a pris sur lui le châtiment que méritaient les pécheurs, dont la culpabilité a été imputée à 

Christ de telle sorte qu’il a subi leur châtiment de manière représentative {554}. » Nombre de passages 

soulignent l’expiation substitutive de Christ à la place de l’humanité. Christ a été un substitut en 

devenant lui-même péché pour les autres (#2Co 5:21) ; il a porté les péchés des autres en son corps sur 

la croix (#1P 2:24) ; il a souffert une fois pour toutes en portant les péchés des autres (#Hé 9:28) ; il a 

enduré des souffrances atroces, la flagellation et la mort à la place des pécheurs (#Esa 53:4-6).  

 

Deux prépositions grecques soulignent la nature substitutive de la mort de Jésus. La préposition anti, 

traduite par « de », signifie que Christ est mort comme la rançon de beaucoup, c’est-à-dire à leur place 

(#Mt 20:28; Mr 10:45). La préposition huper, traduite par « pour », signifie que Christ est mort « en 

faveur » ou encore « à la place » des pécheurs (#Ga 3:13; 1Ti 2:6; 2Co 5:21; 1P 3:18). #Philémon 

1:13 montre que huper peut avoir le sens de « à la place de ».  

 

Cette doctrine de la substitution revêt la plus grande importance car, par la mort de Christ, les exigences 

légitimes de Dieu ont été satisfaites ; c’était une transaction juridique aux termes de laquelle Christ a 

réglé le problème du péché qui condamnait la race humaine. Il est mort pour se substituer à l’humanité 

et recevoir à sa place le châtiment de son péché.  

 

Rédemption  

 

Le mot rédemption vient du grec agorazo qui signifie « acheter sur la place du marché ». Fréquemment, 

cela évoquait la vente d’esclaves au marché. Ce mot sert à décrire le croyant racheté au marché des 

esclaves du péché puis libéré. Le prix de la liberté du croyant et de sa libération de l’esclavage du péché, 

c’est la mort de Jésus-Christ (#1Co 6:20; 7:23; Ap 5:9; 14:3, 4).  

 

Étant donné que le croyant a été racheté par Christ, il lui appartient et devient son esclave. 

« Paradoxalement, les rachetés sont toujours des esclaves, mais les esclaves de Dieu qui les a rachetés à 

un grand prix … . Les croyants n’ont pas été libérés par Christ pour jouir égoïstement du confort de leur 

liberté retrouvée. Bien au contraire, puisque Dieu les a rachetés à grand prix, ils sont devenus les esclaves 

de Dieu pour faire sa volonté {556}. »  

 

Un deuxième mot relatif à la rédemption du croyant est exagorazo, qui enseigne que Christ a racheté les 

croyants de la malédiction et de l’esclavage que faisait peser sur eux la Loi, parce que cette dernière 

était incapable de les sauver. Les croyants ont été rachetés au marché des esclaves (-agorazo) et ont été 

définitivement retirés de (ex-) là. Christ a libéré les croyants de l’esclavage de la loi et de la 

condamnation (#Ga 3:13; 4:5). « La malédiction subsiste sur tous ceux qui enfreignent la Loi ; Christ 

est mort de façon à prendre cette malédiction sur lui, voire à devenir lui-même malédiction ; nous qui 



 

7 

étions condamnés pouvons désormais être libres …  (De plus, cet affranchissement est) une liberté 

juridiquement garantie {557}. »  

 

Un troisième terme utilisé pour expliquer le sens de la rédemption est celui de lutroo, signifiant « obtenir 

la libération moyennant le paiement d’un prix {558} ». Le concept de la libération par le paiement d’une 

rançon est particulièrement dominant dans ce mot (#Lu 24:21). Les croyants ont été rachetés par le 

précieux sang de Christ (#1P 1:18) pour qu’ils appartiennent à Dieu (#Tit 2:14).  

 

La rédemption est présentée du point de vue du péché ;  l’humanité était soumise à l’esclavage et elle 

avait besoin d’être libérée de la tyrannie du péché.  

 

Réconciliation  

 

La réconciliation met l’accent sur le principe de faire la paix avec Dieu. L’homme, qui était séparé de 

Dieu, est ramené à la communion avec lui. Le péché avait érigé une barrière infranchissable entre 

l’homme et Dieu, et avait rendu l’homme hostile à Dieu (#Esa 59:1, 2; Col 1:21, 22; Ja 4:4). Au travers 

de Christ, cette inimitié et la colère de Dieu ont été ôtées (#Ro 5:10). La réconciliation peut donc se 

définir ainsi : « Dieu a fait tomber la barrière du péché, pour ramener la paix et permettre à l’homme 

d’être sauvé par lui. » La réconciliation comporte deux volets. Le volet objectif, en ce sens que l’homme 

se retrouve réconcilié avec Dieu avant même qu’il exerce la foi, car l’homme a la possibilité d’être sauvé 

(#2Co 5:18, 19a). C’est ce qu’on appelle la réconciliation possible. L’aspect subjectif de la 

réconciliation, c’est lorsqu’un homme croit en Dieu et est réconcilié avec lui (#2Co 5:18, 19b). C’est la 

réconciliation expérimentée.  

 

Le mot réconciliation vient du grec katalasso, qui signifie « effectuer un changement, réconcilier {559} ». 

Dieu est celui qui a pris l’initiative de ce changement, de cette réconciliation ; c’est lui qui a fourni à 

l’homme pécheur le moyen d’être réconcilié avec lui (#2Co 5:18, 19). D’un autre côté, l’homme est lui-

même l’objet de la réconciliation. C’est l’homme qui avait rompu la communion avec Dieu ; l’homme 

avait donc besoin d’être restauré dans cette communion. Cette réconciliation a été rendue possible au 

monde entier, mais elle ne peut devenir effective que si chacun la reçoit en faisant personnellement le 

pas de la foi {560}.  

 

La réconciliation présente le point de vue humain : c’est l’homme qui, en péchant, s’était retiré de la 

communion avec Dieu, et c’est donc l’homme qui avait besoin d’être réconcilié avec lui pour renouveler 

cette communion.  

 

Propitiation  

 

Propitiation signifie que la mort de Christ a parfaitement satisfait aux exigences légitimes de Dieu 

envers les pécheurs. Parce que Dieu est saint et juste, il ne peut fermer les yeux sur le péché ; par l’œuvre 

de Jésus-Christ, Dieu est pleinement satisfait parce que ses normes de justice ont été respectées. Par son 

union avec Christ, le croyant peut désormais être accepté par Dieu et la colère divine, autrement 

inévitable, peut lui être épargnée.  

 

Dans l’Ancien Testament, le mot kaphar signifie « couvrir » ; cela implique qu’un rituel a été accompli 

pour permettre que le péché soit couvert (#Lé 4:35; 10:17). Le verbe grec hilaskomai, signifiant « rendre 

propice », apparaît deux fois dans le Nouveau Testament. Dans #Luc 18:13, le collecteur d’impôt 

repentant a demandé à Dieu : « soit apaisé envers moi », c’est-à-dire que Dieu pourvoit aux moyens de 

couvrir le péché. Dans #Hébreux 2:17, il est dit que Christ a réalisé « l’expiation des péchés ». Le mot 

apparaît trois fois dans la forme nominale (hilasmos -  #1Jn 2:2; 4:10 ; et hilastrion - dans #Ro 3:25).  

 

La propitiation relève de plusieurs concepts. 1° La colère divine. Étant donné que Dieu est sain, sa colère 

est dirigée contre le péché et elle doit être satisfaite pour que soit épargné à l’homme son anéantissement 

éternel. 2° Dieu pourvoit la solution. C’est lui qui fournit le remède au péché en envoyant Christ mourir 



 

8 

pour expier le péché. 3° La mort de Christ apaise le courroux divin. Le don de Christ satisfait la sainteté 

de Dieu et détourne sa colère.  

 

La propitiation exprime le point de vue divin, car Dieu est apaisé - sa sainteté est respectée et satisfaite 

par la mort de Christ.  

 

Pardon  

 

Le pardon est l’acte officiel par lequel Dieu retire les charges qui pesaient contre les pécheurs, en vertu 

du fait que l’expiation de leurs péchés a été accomplie dans les règles. Plusieurs mots grecs décrivent le 

pardon. L’un d’eux est charizomai, qui est cousin du mot grâce qui signifie « pardonner par grâce {561} ». 

C’est le mot qui sert à déclarer qu’une dette a été annulée (#Col 2:13). Le contexte souligne que notre 

dette a été clouée à la croix, et que l’expiation par Christ permet à Dieu de pardonner les péchés qui 

nous condamnaient.  

 

Le mot grec le plus commun pour « pardon » est aphiēmi, signifiant « laisser aller, libérer » ou 

« renvoyer libre ». La forme nominale se trouve dans #Ephésiens 1:7, qui insiste sur le fait que les 

péchés ont été pardonnés ou renvoyés à cause de la richesse de la grâce de Dieu, telle que la mort de 

Christ la révèle. Le pardon résout pour toujours le problème du péché dans la vie du croyant - que les 

péchés soient passés, présents ou à venir (#Col 2:13). C’est une affaire bien distincte de la purification 

quotidienne du péché qui est nécessaire pour maintenir la communion avec Dieu (#1Jn 1:9).  

 

Le pardon représente le point de vue humain ;  l’homme a péché et il a donc besoin que ses péchés soient 

réglés et enlevés.  

 

Justification  

 

Si le pardon est la face négative du salut, la justification en est l’aspect positif. Justifier, c’est déclarer 

juste quiconque met sa foi en Christ. C’est la procédure juridique par laquelle Dieu déclare juste le 

pécheur qui met sa foi en lui, parce que le sang du Christ a été versé pour rendre cela possible. La 

justification souligne surtout l’aspect positif et comprend deux aspects principaux. C’est le pardon et 

l’effacement de tous les péchés, et par conséquent la fin de la séparation d’avec Dieu (#Ac 13:39; Ro 

4:6, 7; 5:9-11; 2Co 5:19). Elle a également pour conséquence que le croyant se retrouve justifié, ce qui 

lui donne « le droit de recevoir toutes les bénédictions promises aux justes {562} ».  

 

La justification est donc un cadeau gratuit offert par Dieu, comme un effet de sa grâce (#Ro 3:24) et elle 

survient dès qu’une personne met sa foi en Christ (#Ro 4:2; 5:1). Le fondement de la justification, c’est 

la mort de Christ (#Ro 5:9), et même les meilleures œuvres ne sauraient y contribuer (#Ro 4:5). Le 

moyen de la justification, c’est la foi (#Ro 5:1). Par la justification, Dieu préserve sa propre intégrité et 

les normes qu’il a fixées, mais il devient dans le même temps capable d’avoir une communion avec les 

pécheurs, parce que la justice de Christ leur est imputée.  

 

La justification exprime le point de vue humain. L’homme avait péché et enfreint par conséquent les 

lois divines. L’homme avait besoin de recevoir de Dieu sa justification, pour retrouver sa communion 

avec lui.  

 

 ————   

 

 

ÉTENDUE DE L’EXPIATION  

 

L’étendue de l’expiation provoque depuis toujours de grandes controverses : Christ est mort …  mais 

pour qui ? Certains suggèrent que Christ n’est mort que pour les élus, alors que d’autres affirment que 



 

9 

la mort de Christ s’est faite au bénéfice de l’univers entier - il est mort pour tous, même si tous n’en 

bénéficieront pas.  

 

Expiation limitée  

 

On préfère souvent, à l’expression « expiation limitée », celle de rédemption définie ou particulière, ce 

qui implique que l’expiation faite par le Christ se limite (est circonscrite) à un nombre déterminé de 

personnes. Voici les arguments en faveur d’une rédemption particulière.  

 

Nombre de passages bibliques soulignent que Christ est mort pour un groupe bien précis de personnes, 

et pas pour tout le monde. En tant que Bon Berger, Christ a offert sa vie pour ses brebis (#Jn 10:15) et 

elles seules ; tous ne font pas partie du troupeau. Christ a donné sa vie pour l’Église (#Ac 20:28; Ep 

5:25) ; il est mort pour les élus (#Ro 8:32, 33). Les bénéficiaires de l’amour divin ne sont donc pas en 

nombre infini ; Dieu n’aime pas tout le monde du même amour (voir #Ro 1:7; 8:29; 9:13; Col 3:12; 

1Th 1:4; 2Th 2:13). « Étant donné que les bénéficiaires de l’amour du Père sont des personnes 

particulières, en nombre restreint et limité, il en va de même de ceux qui bénéficient de la mort de Christ 

{563}. » C’est une vérité qu’on trouve également exprimée dans des versets comme #1Jean 4:10, ainsi 

que #Romains 5:8; 8:32.  

 

Si Christ est vraiment mort pour expier le péché, alors les bénéficiaires de cette expiation ne peuvent 

être qu’en nombre restreint. Sinon, les conséquences de l’expiation seraient affaiblies du fait que Christ 

ne parviendrait pas à sauver tous les gens en faveur desquels il a subi son sacrifice expiatoire.  

 

D’autres arguments sont avancés pour étayer la thèse de l’expiation limitée, dont ceux-ci : si Dieu est 

souverain (#Ep 1:11), on ne peut concevoir que ses plans puissent ne pas se concrétiser. Or, si Christ 

est mort pour tous les hommes et que tous ne sont pas effectivement sauvés, alors le plan de Dieu a 

effectivement échoué. Si Christ est mort pour tous alors la rédemption avait été prévue pour bénéficier 

à tous, et tous sont donc justifiés. C’est une façon de penser qui mène droit à l’universalisme (« nous 

irons tous au paradis »). Dans les passages qui déclarent que Christ est mort en faveur du monde, cela 

signifie qu’il est mort pour « toutes les tribus et toutes les nations - pas seulement pour les Juifs {564} ». 

De même, lorsque le mot « tous » est utilisé, comme dans #2Corinthiens 5:15, cela signifie toutes les 

catégories de personnes, mais pas chaque personne.  

 

Expiation illimitée  

 

La doctrine de l’expiation illimitée, telle que la défendent les évangéliques, signifie que Christ est mort 

pour tous mais que sa mort ne bénéficie qu’à ceux qui acceptent de mettre leur foi en l’Évangile. Voici 

les arguments en faveur de l’expiation illimitée.  

 

   1° Si l’on prend les déclarations du Nouveau Testament mot à mot, il est évident qu’elles enseignent 

que Christ est bien mort pour le salut de tous.  

 

   2° L’expiation limitée ne se fonde pas sur l’exégèse des textes de l’Écriture mais plutôt sur les 

prémisses logiques que, si Christ est mort pour tous et que seulement certains sont sauvés, alors le plan 

divin a échoué.  

 

   3° Le mot monde, tel que défini par Jean, n’a que « haine pour Dieu ; il rejette Christ et il est dominé 

par Satan. C’est pourtant bien pour ce monde-là que Christ est mort {565}. » (Voir #Jn 1:29; 3:16, 17; 

4:42; 1Jn 4:14.) Ces passages prêchent en faveur de l’expiation universelle.  

 

   4° Le mot quiconque apparaît plus de 110 fois dans le Nouveau Testament et dans un sens 

indéfectiblement universel {566} (voir #Jn 3:16; Ac 2:21; 10:43; Ro 10:13; Ap 22:17).  

 



 

10 

   5° Le mot tous, ou tout autre terme équivalent, ne peut signifier autre chose que « tout le monde ». 

Christ est mort pour les impies - comme tout le monde est impie (#Ro 5:6), Christ est mort pour tout le 

monde, c’est-à-dire chaque personne (#2Co 5:14, 15; 1Ti 2:6; 4:10; Tit 2:11; Hé 2:9; 2P 3:9).  

 

   6° #2Pierre 2:1 indique que Christ est mort pour les faux docteurs qui ont renié « le maître qui les a 

rachetés ». Le contexte indique que ces hérétiques sont condamnés à l’anéantissement, et pourtant il est 

dit à leur propos que « le Maître les a rachetés eux aussi ». Cet argument va à l’encontre de la thèse de 

l’expiation limitée.  

 

   7° « La Bible enseigne que Christ est mort pour les "pécheurs" (#1Ti 1:15; Ro 5:6-8). Ce mot de 

"pécheurs" ne signifie jamais "l’Église" ou "les élus," mais désigne bien toute l’humanité perdue {567}. »  

 

 ————   

 

 

PROCESSUS DU SALUT  

 

 

Du point de vue de Dieu  

 

L’œuvre du Père. Même si le salut implique en partie une responsabilité humaine, au départ, c’est Dieu 

qui a souverainement décrété que les pécheurs se verraient offrir le salut.  

 

   1° Élection. Cette question de l’élection ne se pose pas en termes de savoir si on la comprend ou non, 

mais bien de voir si elle est enseignée dans la Bible. Si vraiment la Bible défend la thèse de l’élection 

(ou toute autre doctrine), alors comment ne pas y adhérer ? La doctrine de l’élection relève d’un grand 

nombre de domaines : Israël est le peuple élu (#De 7:6) ; les anges sont élus (#1Ti 5:21) ; les 

sacrificateurs lévites étaient élus (#De 18:5) ; le prophète Jérémie était élu (#Jér 1:5) ; et les croyants 

sont eux aussi élus (#Ep 1:4).  

 

Qu’est-ce donc que l’élection ? Élection peut se définir comme « l’acte éternel par lequel Dieu, selon 

son bon plaisir souverain, et sans se fonder sur le moindre mérite de l’un ou de l’autre, choisit un nombre 

limité d’hommes pour en faire les bénéficiaires de sa grâce exclusive et du salut éternel {568} ». L’un des 

principaux passages au sujet de l’élection concerne #Ephésiens 1:4, et plus particulièrement cette 

affirmation, « Dieu nous a élus ». Le verbe « élire » est traduit du grec eklego, qui veut dire « appeler » 

certains parmi le peuple. Ce mot signifie que Dieu a choisi des individus et les a distingués de la masse. 

En outre, ce mot est toujours utilisé à la voix moyenne, ce qui signifie que Dieu les a choisis pour lui-

même. Ceci décrit dans quel but cette élection s’est faite - Dieu a choisi les croyants pour qu’ils soient 

en communion avec lui et pour refléter sa grâce dans leur façon de vivre leur vie de rachetés.  

 

On peut relever plusieurs caractéristiques de l’élection : elle était déterminée de toute éternité (#Ep 

1:4) ; c’est un acte d’un Dieu souverain en conformité avec sa volonté souveraine (#Ro 9:11; 2Ti 1:9) ; 

c’est une expression de l’amour de Dieu (#Ep 1:4) ; elle ne dépend en aucun cas de l’homme (#2Ti 1:9; 

Ro 9:11) ; elle reflète la justice divine ; Dieu ne saurait être accusé d’injustice du fait de cette élection 

(#Ro 9:14, 20).  

 

   2° Prédestination. Ce mot de prédestination vient du grec proorizo, signifiant « marquer à l’avance », 

et il apparaît six fois dans le Nouveau Testament (#Ac 4:28; Ro 8:29, 30; 1Co 2:7; Ep 1:5, 11). Le mot 

horizon dérive du grec proorizō. Dieu, par choix souverain, a marqué les croyants de toute éternité. 

Plusieurs des caractéristiques de la prédestination apparaissent alors : elle inclut tout événement - pas 

seulement le salut individuel (#Ac 4:28) ; elle a déterminé notre statut de fils adoptifs de Dieu (#Ep 

1:5) ; elle assure notre glorification ultime (#Ro 8:29, 30) ; son but est de louer la grâce de Dieu (#Ep 

1:6) ; elle garantit notre héritage éternel (#Ep 1:11) ; et elle relève du libre arbitre de Dieu, selon sa 

propre volonté (#Ep 1:5, 11).  



 

11 

 

Élection et prédestination, cependant, ne minimisent en rien la responsabilité de chaque homme. Même 

si l’élection et la prédestination sont clairement enseignées dans l’Écriture, l’homme sera tenu pour 

responsable de ses choix. À aucun endroit l’Écriture ne suggère que l’homme serait perdu du fait qu’il 

n’aurait pas été élu ni prédestiné ; par contre, l’Écriture répète maintes fois qu’un homme sera perdu 

parce qu’il aura refusé d’accorder foi à l’Évangile.  

 

   3° Adoption. Le mot adoption (du grec huiothesia) signifie « être placé en position de fils » et décrit 

les droits et les privilèges, de même que la nouvelle position acquise par le croyant en Christ. Ce mot 

provient de la tradition romaine selon laquelle, lors d’une cérémonie officielle, il était conféré au fils 

adoptif tous les droits d’un fils biologique. Au cours de ce rite, il se produisait quatre choses, « a) la 

personne adoptée perdait tout droit dont il pouvait jouir dans sa famille biologique, et il acquérait tous 

les droits d’un fils totalement légitime dans sa nouvelle famille ; b) il devenait donc héritier des biens 

de son nouveau père ; c) toute trace de l’ancienne vie du fils adoptif était totalement effacée. Par 

exemple, toute dette s’en trouvait remise ; elles étaient effacées comme si elles n’avaient jamais existé ; 

d) aux yeux de la loi, le fils adoptif devenait le fils de son nouveau père, dans un sens littéral et absolu 

{569}. »  

 

Paul s’est servi de la culture romaine pour décrire le nouveau statut du chrétien en Christ. Par son 

adoption, le croyant est libéré de son esclavage et il entre dans la liberté et la maturité en Christ (#Ro 

8:15). Par son adoption, le croyant est libéré de l’esclavage de la loi pour acquérir le nouveau statut 

auquel lui donne droit son titre de fils (#Ga 4:5). Par son adoption, le croyant jouit d’une nouvelle 

relation par laquelle il lui est donné le privilège de s’adresser à Dieu en l’appelant « Abba ! Père ! » 

(#Ro 8:15; Ga 4:6), terme d’une grande intimité, celui par lequel un fils s’adresse à son père. 

#Ephésiens 1:5 indique que l’acte de l’adoption relève de la prédestination, ayant été prononcé de toute 

éternité mais ne devenant effectif que lorsque la personne croit en Jésus-Christ.  

 

L’œuvre de Christ. En parlant du processus du salut, l’œuvre de Christ contribue de façon essentielle à 

le rendre possible. D’abord, elle implique la mort de Christ en tant que substitut pour faire l’expiation 

du péché, ce qui garantit à l’homme son exonération du châtiment et de l’esclavage du péché, respectant 

ainsi les exigences légitimes d’un Dieu saint.  

 

Un autre aspect important du salut qui n’a pas été encore mentionné est la sanctification. Le mot 

sanctification (du grec hagiasmos) signifie « mettre à part ». C’est la même racine qu’on trouve dans les 

mots français : saint, sanctifier et sainteté. La sanctification et les termes qui relèvent de ce mot 

apparaissent de plusieurs façons dans l’Ancien et dans le Nouveau Testament. Par rapport au croyant du 

Nouveau Testament, cependant, la sanctification comporte trois aspects essentiels.  

 

   1° Position de sanctifié. C’est la position dont jouit le croyant devant Dieu, et elle se fonde sur la mort 

de Christ. De par sa position de sanctifié, le croyant est déclaré saint aux yeux de Dieu ; on l’appelle un 

saint. Paul commençait souvent les lettres qu’il adressait aux croyants en les appelant « saints » (#Ro 

1:7 ; notez bien : dire que Paul les considérait comme des saints, irait à l’encontre des paroles de Paul, 

qui écrivait simplement « à tous ceux qui à Rome sont bien-aimés de Dieu, saints par vocation ». 

Comparez #1Co 1:2; 2Co 1:1 ; et #Ep 1:1). Il est remarquable qu’un groupe aussi charnel que les 

croyants de l’Église de Corinthe soit appelé par Paul « ceux qui ont été sanctifiés en Jésus-Christ » 

(#1Co 1:2). Cette position de sanctifiés a été rendue légitime par la mort de Christ, sacrifice unique et 

efficace, une fois pour toutes (#Hé 10:10, 14, 29).  

 

   2° Sanctification résultant de l’expérience. Bien que leur position de sanctifié soit garantie aux 

croyants, leur sanctification personnelle risque fort d’être plus fluctuante car elle est soumise aux aléas 

de la vie quotidienne et du vécu. Paul prie pour la sanctification personnelle du croyant dans tout ce 

qu’il vit (#1Th 5:23) ; Pierre commande aux croyants d’être saints (#1P 1:16). Cette sanctification qui 

résulte de l’expérience croît au fur et à mesure que le croyant consacre sa vie à Dieu (#Ro 6:13; 12:1, 

2) et qu’il se nourrit de la Parole de Dieu (#Ps 119:9-16). Évidemment, d’autres facteurs entrent en jeu 

dans la sanctification personnelle.  



 

12 

 

   3° L’ultime sanctification. Cet aspect de la sanctification concerne l’avenir et anticipe la 

transformation finale du croyant pour devenir semblable à Christ. C’est alors que tous les croyants seront 

présentés devant Dieu sans aucune souillure (#Ep 5:26, 27).  

 

L’œuvre du Saint-Esprit. L’œuvre du Saint-Esprit dans le salut inclut son ministère de conviction de 

l’incroyant, la régénération de la personne en vue de lui conférer une vie spirituelle, son habitation dans 

le croyant, le baptême de ce dernier pour l’unir avec Christ et les autres chrétiens, et l’apposition de son 

sceau sur le croyant.  

 

Du point de vue de l’homme  

 

La question des conditions du salut est importante parce qu’il y va de la pureté de l’Évangile. Quelles 

sont donc les conditions requises pour être sauvé ? Le salut n’est-il qu’un appendice de la foi ? C’est 

une question essentielle parce que Paul a prononcé l’anathème sur quiconque prêcherait un Évangile 

contraire à celui qu’il avait lui-même prêché (#Ga 1:8, 9).  

 

Points de vue erronés. Il existe toute une série de fausses doctrines sur les conditions du salut. Ces 

opinions ajoutent des conditions à la seule qui soit en fait requise : la foi de l’homme en Christ. Si une 

autre condition devait être remplie par l’homme, cela contredirait le fait que le salut se reçoit comme un 

effet de la grâce divine et corromprait la pureté de l’Évangile. Voici la liste de quelques-unes de ces 

fausses théories {570}.  

 

   1° Repentez-vous et croyez. La repentance ne doit pas se comprendre comme une condition distincte 

de la foi en Christ. Si l’on parle de la repentance comme de la condition du salut, au sens de se sentir 

désolé d’avoir péché, cela trahit une compréhension erronée de ce terme. La repentance ne doit pas se 

comprendre comme un pas distinct du salut. Dans #Actes 20:21, on voit que repentance et foi, loin 

d’être deux réponses distinctes en faveur de l’Évangile, sont toutes les deux nécessaires pour signifier 

qu’on a foi en Christ. Croire en Jésus, c’est changer d’avis sur lui et lui faire confiance, à lui uniquement, 

pour être bénéficiaire du salut.  

 

   2° Croyez et soyez baptisés. Cette suggestion provient d’une mauvaise compréhension de #Actes 2:38. 

Pierre ne voulait pas dire que le baptême était indispensable pour obtenir le pardon des péchés. Il 

demandait simplement que les membres de la génération des Juifs qui s’était rendue coupable de la 

crucifixion de Christ se séparent d’elle parce qu’elle était sur le point de tomber sous le jugement divin. 

Une telle séparation devait être publiquement démontrée par le moyen du baptême. De plus, le baptême 

signifiait que les gens avaient déjà reçu le pardon de leurs péchés {571}.  

 

Un second passage est parfois cité pour suggérer que le baptême est indispensable au salut : #Marc 

16:16. L’expression « Celui qui croira et qui sera baptisé sera sauvé » ne veut pas dire que le baptême 

soit la condition indispensable pour obtenir le salut ; c’est ce qu’on peut voir dans la seconde moitié du 

verset, qui omet la référence au baptême. La condamnation vient du refus de croire, et non parce qu’on 

n’est pas encore baptisé. De plus, fonder un tel argument sur #Marc 16:16 n’est pas très sérieux, puisque 

les versets de #Marc 16:9-20 ne figurent pas dans les plus anciens manuscrits du Nouveau Testament.  

 

   3° Croyez et confessez Christ. En s’appuyant sur #Romains 10:9, on ajoute parfois à l’obtention du 

salut la condition de la confession publique de sa foi. Or, ce passage ne prouve pas que ce soit 

indispensable au salut. Il dit plutôt que confesser Jésus comme Seigneur signifie reconnaître sa divinité. 

C’était et ce sera toujours une question très importante dans le débat sur le salut. Celui qui croit en Christ 

comme son Sauveur doit nécessairement reconnaître qu’il est Dieu. C’est ainsi qu’il faut comprendre 

#Romains 10:9.  

 

   4° Croyez et renoncez. Il s’agit de savoir ici s’il est possible de devenir chrétien seulement en croyant 

en l’Évangile, ou s’il faut se livrer totalement à Christ, en tant que Seigneur de sa vie. Le problème 

provient en partie ici d’une mauvaise compréhension de #Romains 10:9. Confesser Christ comme son 



 

13 

Seigneur c’est déclarer dans le même souffle qu’il est Dieu ; la question n’a rien à voir avec sa seigneurie 

elle-même. De plus, s’il était vrai que remettre sa vie entièrement entre les mains de Christ comme 

Seigneur personnel était la condition indispensable au salut, on n’entendrait jamais parler de chrétiens 

charnels. Or, quand Paul parlait aux Corinthiens, à qui il reprochait sévèrement d’être trop charnels, il 

s’adressait à eux comme étant « en Christ » malgré tout (#1Co 3:1). La seigneurie se fonde sur 

l’application de la connaissance de l’Écriture, et la connaissance de l’Écriture vient avec la maturité 

spirituelle, qui elle-même ne peut s’épanouir qu’après le salut. Proclamer la seigneurie de Christ sur sa 

vie est important, mais ce n’est pas pour autant une condition indispensable au salut ; si on affirme cela, 

on ajoute quelque chose qui ne se trouve pas dans l’Évangile.  

 

Un problème supplémentaire de ce point de vue, c’est qu’il comprend de travers le terme de disciple. 

Quand Jésus a appelé les hommes à le suivre pour être ses disciples (voir #Lu 14:25-35), il ne les a pas 

appelés au salut. Il leur a simplement demandé de le suivre pour apprendre de lui, ce qui est le sens du 

mot disciple d’ailleurs. Le salut vient d’abord et ensuite on ne peut être autre chose qu’un disciple ; mais 

devenir disciple ne fait pas partie du salut, car si tel était le cas, ce ne serait plus un salut par grâce ! De 

plus, si devenir disciple était conditionnel au salut, il faudrait que le baptême soit lui aussi une condition 

indispensable, puisque ceux qui veulent devenir disciples doivent se faire baptiser (#Mt 28:19, 20) {572}.  

 

Point de vue de la Bible. De nombreux passages de l’Écriture affirment que la seule responsabilité de 

l’homme dans son salut c’est d’ajouter foi à l’Évangile (#Jn 1:12; 3:16, 18, 36; 5:24; 11:25, 26; 12:44; 

20:31; Ac 16:31; 1Jn 5:13, etc.). Or, qu’est-ce que la foi ? Que signifie croire en l’Évangile ? On peut 

définir succinctement la foi comme étant une « confiance sereine {573} ». Quand Jean emploie le mot foi, 

c’est dans un sens similaire à celui de Paul lorsqu’il parle de la foi comme étant mettre sa confiance « en 

Christ ». Pour Jean, la foi « est une activité qui détourne les hommes d’eux-mêmes et les unit avec Christ 

{574}. »  

 

La foi qui sauve, cependant, ne se limite pas à donner son assentiment à une doctrine ; c’est bien plus 

que cela. La foi amenant au salut comprend au moins trois éléments.  

 

   1° Connaissance. Ceci implique l’intelligence et souligne que certaines vérités de base doivent être 

acceptées pour le salut. Jésus s’est déclaré Dieu ; croire en la divinité de Christ est devenu le point central 

du salut (#Ro 10:9, 10). En effet, si une personne refuse de croire tout ce que Jésus a dit à son propre 

sujet, il est sûr qu’elle mourra dans ses péchés (#Jn 8:24). La foi pour le salut, par conséquent, c’est de 

croire dans les vérités fondamentales liées au salut des hommes : l’état de pécheur de l’homme, le 

sacrifice expiatoire de Christ, et sa résurrection corporelle. Quand Jean a écrit tout ce que Jésus affirmait 

être, c’était pour que les gens puissent croire en Jésus et être sauvés (#Jn 20:30, 31).  

 

   2° Conviction. La conviction implique les émotions. Cet élément souligne qu’une personne ne reçoit 

pas seulement une conscience intellectuelle des vérités mais qu’il a l’intime conviction (voir #Jn 16:8-

11) qu’elles sont authentiques.  

 

   3° Confiance. Une fois acquises la connaissance de Christ et la conviction de la réalité de ces choses, 

il faut que la volonté se mette en action - le croyant le devient parce qu’il décide délibérément de croire 

et de faire confiance à Christ. Le mot « cœur » fait souvent référence à la volonté de l’individu et c’est 

ce que souligne Paul lorsqu’il écrit : « si tu crois dans ton cœur » (#Ro 10:9).  

 

 ————   
 

 

LA GRÂCE DE DIEU  

 

 

On a déjà beaucoup écrit sur la grâce divine, mais il reste encore à préciser certains points de cette 

glorieuse vérité.  



 

14 

 

La grâce commune  

 

Définition de la grâce commune. Si Dieu est souverain et que l’homme est dans un état de dépravation 

du fait de son péché, il est indispensable que Dieu fasse le premier pas pour amener la réconciliation 

avec l’homme. On trouve diverses catégories de grâce selon les auteurs ; chez celui que vous lisez, ce 

sont les catégories de la grâce commune et de la grâce efficace qui seront utilisées. La grâce commune 

est d’une plus grande portée, car elle s’adresse à toute l’humanité. Pour simplifier, on peut dire que la 

grâce commune se définit comme « une faveur accordée par Dieu aux hommes, sans qu’ils la méritent, 

et qui fait partie du soin général que Dieu accorde à ses créatures {575} ». Voici une définition plus 

développée de la grâce commune : « a) elle comprend les opérations du Saint-Esprit qui, sans 

nécessairement renouveler le cœur des hommes, exerce néanmoins une telle influence morale sur eux, 

par les révélations générales ou spéciales, que le péché s’en trouve contenu, l’ordre social maintenu, et 

l’état de droit promu ; ou encore b) ce sont les bénédictions générales telles que pluie et soleil, nourriture 

et boisson, vêtement et abri, dont Dieu permet à tous les hommes de jouir, selon ce qui lui semble bon 

et en toutes circonstances {576}. »  

 

Explication de la grâce commune. 1° Ce sont les bénédictions générales dont bénéficie toute 

l’humanité. Le terme « commune » souligne que toute l’humanité peut bénéficier de la grâce commune 

de Dieu. Les bénédictions matérielles font partie de la grâce commune. Jésus a ordonné à ses disciples 

d’aimer leurs ennemis parce que Dieu démontre son amour envers tous les hommes (#Mt 5:45). Dieu 

dispense la chaleur du soleil et la pluie autant au cultivateur athée qu’au cultivateur chrétien, et les deux 

peuvent ainsi s’attendre à une bonne récolte. Paul a rappelé aux incroyants de Lystre que Dieu leur avait 

donné « du ciel les pluies et les saisons fertiles » (#Ac 14:17), ce qui prouve la grâce commune de Dieu.  

 

Dans #Psaume 145:8, 9, le psalmiste exulte : « L’Éternel est miséricordieux et compatissant, lent à la 

colère et plein de bonté. L’Éternel est bon envers tous et ses compassions s’étendent sur toutes ses 

œuvres. » La grâce de Dieu et sa miséricorde se voient particulièrement dans sa façon de retarder le 

moment de son jugement. Le fait que Dieu ne soit pas pressé de juger les hommes est une démonstration 

évidente de sa grâce, et il veut donner à tous l’occasion de venir à la repentance (#Ro 2:4).  

 

Dieu a pourvu des bénédictions spirituelles pour toute l’humanité. D’abord dans #1Timothée 4:10, où 

il est fait allusion à Christ comme étant « le Sauveur de tous les hommes, et surtout des croyants ». Ce 

verset n’est pas à interpréter comme justifiant l’universalisme du salut, mais indique que des mesures 

spirituelles ont été prises pour tous. Si Christ est Dieu, alors sa mort prend une valeur infinie car il 

devient ainsi le Sauveur potentiel de tous les hommes, mais le Sauveur efficace des croyants seulement. 

La grâce commune de Dieu s’étend à tous les hommes dans la mesure où cette bénédiction a été offerte 

à tous par la mort de Christ.  

 

   2° Contenir le péché. Dieu restreint le péché, ce qui est aussi une manifestation de sa grâce commune, 

qui s’exerce d’au moins quatre manières. Par des actions directes : bien que Laban ait trompé Jacob 

d’une façon éhontée, Dieu a restreint la tromperie de Laban (#Ge 31:7). Quand Satan a mis Dieu au défi 

au sujet de la fidélité de Job, Dieu a fixé des limites à Satan au sujet de ce qu’il pouvait faire à Job (#Job 

1:12; 2:6). Par l’intermédiaire du Saint-Esprit : dans #Genèse 6:3, Dieu dit : « Mon Esprit ne restera 

pas à toujours dans l’homme. » Ce texte implique que le Saint-Esprit lutte effectivement pour mettre 

des limites aux péchés des hommes. Au travers des prophètes : le ministère des prophètes consistait à 

rappeler au peuple qu’il devait obéir et se conformer à la loi mosaïque. Dans leur ministère, les prophètes 

ont servi à imposer des limites aux péchés (voir #Esa 1:16-20). Par l’intermédiaire des autorités 

humaines : dans #Romains 13:1-4, Paul écrit explicitement que les gouvernements sont ordonnés par 

Dieu (#Romains 13:1), et que leur rôle consiste à restreindre le mal.  

 

Il y a, dans cet âge-ci, une force qui restreint le mal, comme cela est mentionné dans #2Th 2:6, 7. Dans 

ce cas, la force restrictive empêche la manifestation de « l’impie ». Quand « celui qui le retient » aura 

disparu, alors l’impie se révélera. Il est significatif que l’expression, « ce qui le retient » (de genre neutre) 



 

15 

au verset #6 passe au masculin, « celui qui le retient » au verset #2Th 2:7. De plus, « celui qui le retient » 

doit être suffisamment fort pour retenir les forces de Satan, ce qui suggère qu’il est le Saint-Esprit {577}.  

 

   3° Conviction de péché. L’œuvre de conviction de péché a un champ d’action plus étroit que l’offre 

des bénédictions matérielles de la grâce commune. On en parle encore comme d’un aspect plus étroit de 

la grâce commune parce qu’elle n’est pas effective pour tous ceux à qui elle est offerte {578}. L’œuvre de 

conviction de péché par le Saint-Esprit est présentée dans #Jean 16:8-11. Il « convaincra le monde en 

ce qui concerne le péché, la justice et le jugement » (#Jn 16:8). Le mot convaincre (en grec, elegchein) 

est un terme juridique signifiant « faire subir un contre-interrogatoire à un adversaire pour le convaincre 

ou le réfuter (mot qui s’applique surtout dans le contexte d’un procès) {579} ».  

 

 
       Cela dénote les concepts d’examen avec autorité, de preuve incontestable, de jugement définitif et de puissance 

punitive. Quelle que soit l’issue finale, celui qui « convainc » l’autre expose à la pleine lumière la vérité qu’il 

défend pendant le procès, de façon à ce qu’elle soit considérée et reconnue comme une vérité incontestable. 

Celui qui rejette ensuite les conclusions qui s’imposent à la suite de cet exposé, le fait en pleine connaissance 

de cause et à ses risques et périls. La vérité perçue comme telle implique de facto la condamnation de tous 

ceux qui refusent de la reconnaître {580}. 

 

L’œuvre de conviction du Saint-Esprit s’exerce selon trois directions. Elle concerne le péché (#Jn 16:9) 

que constitue le refus de croire en Christ. Le péché, c’est spécifiquement le refus de croire malgré les 

révélations faites par Christ sur lui-même, par sa parole et ses actes. Elle concerne la justice servant à 

convaincre le monde que Christ est justifié par sa mort, sa résurrection et son ascension (#Jn 16:10). 

Christ est remonté vers son Père, ce qui démontre qu’il était effectivement le Juste qu’il affirmait être. 

Elle concerne aussi le jugement dans la condamnation de ce monde, parce que Satan a été jugé à la Croix 

(#Jn 16:11). Satan règne sur terre au moyen du péché et de la mort, et pourtant, Christ a triomphé sur 

les deux et vaincu Satan. Si le prince de ce monde a été jugé, alors ceux qui le suivent seront jugés 

également. Le Saint-Esprit convaincra le monde de la réalité de ces vérités.  

 

Caractère indispensable de la grâce commune. Elle constitue effectivement un préalable 

incontournable à la grâce efficace. Avant qu’une personne puisse être sauvée, elle doit recevoir un 

témoignage de la part de Dieu ; ce témoignage passe d’abord par la connaissance de Dieu. Dieu se révèle 

aux hommes au moyen de la grâce commune. Quand les gens participent aux bénédictions matérielles 

de Dieu (#Mt 5:45), cela devrait leur donner à réfléchir sur la bonté de Dieu. De plus, Dieu a révélé 

quelque chose de lui-même dans la nature : « sa puissance éternelle et sa divinité » peuvent être 

constatées sans ambiguïté par tous (#Ro 1:20). Tous ont conscience qu’ils sont redevables devant un 

Dieu juste, puisqu’ils sont depuis toujours bénéficiaires de ses bénédictions en leur faveur. Grâce à la 

conscience que l’humanité possède de ce fait, le Saint-Esprit est en mesure de convaincre les personnes 

de la justice de Jésus-Christ, lui qui offre la solution au dilemme de l’humanité (#Jn 16:8-11). Une 

personne ne peut recevoir la grâce efficace de Dieu pour le salut sans prendre conscience de l’œuvre 

effectuée par Dieu en sa faveur au travers de la grâce commune, et le reconnaître. La grâce commune 

sert donc de terrain préparatoire à la grâce efficace ; elle conduit l’homme à prendre conscience de son 

péché et de la justice de Jésus-Christ.  

 

La grâce efficace  

 

Définition de la grâce efficace. La grâce efficace est plus étroite dans son étendue que la grâce commune 

et, comme son nom l’indique, elle est efficace, c’est-à-dire effective, seulement pour ceux à qui elle est 

donnée. Tous ceux qui sont les bénéficiaires de la grâce efficace ont répondu favorablement à son appel 

et sont devenus des croyants. La grâce efficace s’appelle également la grâce spéciale, par opposition à 

la grâce commune.  

 

Voici une définition concise de la grâce efficace : « c’est l’œuvre du Saint-Esprit qui pousse 

effectivement les hommes à croire en Jésus-Christ comme leur Sauveur personnel {581}. » Une définition 

encore plus précise serait de dire que « la grâce spéciale est irrésistible …  car elle change le cœur de 



 

16 

l’homme et le rend parfaitement à même d’accepter Jésus comme Sauveur et d’obéir à la volonté de 

Dieu {582} ». Il est important de souligner dans cette définition que la grâce efficace rend la personne 

disposée à croire en Jésus-Christ ; en d’autres termes, une personne se met à croire volontairement. Cela 

ne se fait pas contre son gré. La définition de Walvoord présente la même insistance : « la grâce efficace, 

c’est l’œuvre instantanée de Dieu qui confère à la volonté humaine ce désir de mettre sa foi en Christ 

{583}. » La grâce efficace se base sur les passages de l’Écriture appelés « les textes d’appel » (voir #Ro 

1:1, 6, 7; 8:28; 1Co 1:1, 2, 24, 26; Ep 1:18; 4:1, 4; 2Ti 1:9). Cet appel dénote que Dieu lance une 

invitation effective par laquelle il attire vers lui la personne par la puissance du Saint-Esprit et rend 

l’individu disposé à répondre à l’appel de l’Évangile.  

 

Explication et efficacité de la grâce. Huit observations permettront de donner un sens précis au concept 

de la grâce efficace.  

 

Premièrement, tous ne sont pas appelés ; la grâce efficace n’est pas accordée à n’importe qui. Elle se 

limite aux élus. À l’inverse, tous les élus sont au bénéfice de la grâce efficace. Dans #Romains 1:5, 6, 

Paul souligne que l’Église de Rome se compose d’un petit groupe d’élus, choisis parmi la multitude de 

Gentils de cette ville. Tous les Gentils n’ont pas été appelés ; seuls ceux qui allaient constituer l’Église 

de Rome ont été appelés par la grâce spéciale de Dieu. Cet appel restreint se voit aussi dans 

#1Corinthiens 1:24-28. Parmi le grand nombre de Juifs et de Gentils pour lesquels Christ était soit une 

pierre d’achoppement soit un objet de folie, Dieu n’a appelé que quelques Juifs et Gentils pour lesquels 

Christ représentait la puissance divine. Remarquez que, dans ce passage, les mots « appelés » et 

« choisis » sont soulignés particulièrement (le mot « choisis » a d’ailleurs la même racine que 

« appelé ») (#1Co 1:24, 1:26-28).  

 

Deuxièmement, cette grâce est efficace parce qu’elle ne peut jamais être rejetée. Elle est irrésistible. 

Cela ne veut pas dire que ceux qui auraient refusé de l’accepter y ont été contraints et sont donc entrés 

dans le Royaume en se débattant pour y échapper ! Comme cela a déjà été mentionné, Dieu agit sur la 

volonté des pécheurs pour les rendre capables d’accepter son appel avec enthousiasme. Par conséquent, 

le pécheur croit de son plein gré et ne résiste pas à la grâce efficace de Dieu. Dans #1Corinthiens 1:23, 

24, il est souligné que l’Évangile est folie pour les incrédules, mais que c’est la puissance divine et 

qu’elle est efficace pour les croyants.  

 

L’autre face de la grâce efficace, c’est le besoin de croire. Troisièmement, par conséquent, elle n’opère 

pas à l’encontre de la volonté humaine. L’homme reste responsable de croire en l’Évangile, ce qui le 

sauve, et il ne pourrait pas être sauvé sans l’action de sa foi (#Ac 16:31). Jésus réprimandait ainsi les 

Juifs incrédules : « Et vous ne voulez pas venir à moi pour avoir la vie ! » (#Jn 5:40 ; voir #Mt 23:37). 

C’était une réticence et un refus délibéré de croire en Christ.  

 

Quatrièmement, la grâce efficace implique la puissance de Dieu qui attire le pécheur à lui. #Jean 6:44 

déclare ainsi : « Nul ne peut venir à moi si le Père qui m’a envoyé ne l’attire. » « Ceux qui viennent à 

Christ sont ici décrits comme étant attirés à lui par le Père, …  ce qui souligne l’initiative de Dieu en ce 

qui concerne le salut des croyants. La responsabilité des hommes et des femmes à venir à Christ n’est 

pas négligée par Dieu (voir #Jn 5:40) ; seulement, personne ne répondrait à l’appel sans être divinement 

persuadé et rendu capable de répondre {584}. »  

 

Cinquièmement, l’œuvre du Saint-Esprit est impliquée dans la grâce efficace. Préalablement à la 

réaction d’une personne par rapport à la grâce spéciale, le Saint-Esprit doit convaincre la personne de 

péché d’incrédulité et de la justice de Christ (#Jn 16:8-11 ; voir discussion précédente. Le Saint-Esprit 

est aussi celui qui rend la grâce efficace dans le cœur des gens, car il régénère la personne (#Tit 3:5).  

 

Sixièmement, pour être efficace, la grâce doit mettre en œuvre la Parole de Dieu. Devant le don de la 

grâce efficace, la personne répond par la foi, mais la foi ne peut se passer d’un contenu et d’une 

connaissance de la vérité à laquelle il faut ajouter foi. La grâce efficace, par conséquent, ne peut être 

reçue en dehors de la vérité biblique. « La foi vient de ce qu’on entend, et ce qu’on entend vient de la 

Parole de Christ » (#Ro 10:17). « La Parole de Dieu est vivante » et elle entre dans le cœur du croyant 



 

17 

grâce au Saint-Esprit (#Hé 4:12). Pierre rappelle aux croyants qu’ils sont nés de nouveau « par la Parole 

vivante et permanente de Dieu » (#1P 1:23). Ces deux textes tirés d’Hébreux et de 1 Pierre soulignent 

que la Parole de Dieu est vivante et qu’elle joue un rôle primordial dans la nouvelle naissance. La grâce 

efficace et l’application de la Parole vivante de Dieu sont des facteurs cruciaux pour le salut de toute 

personne.  

 

Septièmement, la grâce efficace ne saurait s’appliquer qu’à des individus et non à des groupes, ni à 

l’église dans son ensemble. Jacob est un exemple de cette élection individuelle et un bénéficiaire de la 

grâce efficace (#Ro 9:11-13). Dieu n’a pas choisi Ésaü mais il a élu Jacob pour lui révéler sa grâce. De 

même que la justification s’applique à chaque personne individuellement et non à tout un groupe 

(comme si une Église entière pouvait être élue en tant qu’entité globale), de même, l’élection par la 

grâce efficace ne peut s’appliquer qu’à un individu particulier. Dans #Romains 8:30, ceux-là mêmes 

que Dieu a appelés (par grâce efficace), Dieu les a aussi justifiés. Il est donc indispensable pour 

interpréter la Parole de façon cohérente de reconnaître que l’appel (la grâce efficace) et la justification 

s’appliquent de la même façon (c’est-à-dire non pas à un ensemble de personnes mais seulement à des 

individus).  

 

Huitièmement, la grâce efficace a été déterminée de toute éternité. Tandis que l’application de la grâce 

efficace se déroule dans le temps, c’est un plan qui existe depuis toujours. #Romains 9:11 souligne que 

le plan de Dieu et son dessein (du grec prothesis) sont les seuls facteurs du salut de chacun de toute 

éternité. Avant même que Jacob et Ésaü aient commis le moindre péché ou fait la moindre bonne action, 

Dieu avait déjà choisi Jacob et rejeté Ésaü de la révélation de sa grâce ; cela n’a rien à voir avec les 

œuvres humaines mais n’est que le résultat de la décision éternelle d’un Dieu souverain. De même, 

#Romains 8:30 enseigne que l’application de la grâce efficace provient du fait que certains ont été 

prédestinés pour devenir les objets de cette grâce. Dieu n’appelle à la grâce efficace que ceux qu’il a au 

préalable prédestinés à la recevoir.  

 

Défense de la grâce efficace. Quatre facteurs rendent indispensable qu’il en soit ainsi de la grâce 

efficace.  

 

D’abord, elle est indispensable à cause du péché. #Ephésiens 2:1 montre dans quel état se trouve celui 

qui n’est pas sauvé : « Vous étiez morts par vos offenses et par vos péchés {585}. » Si l’incroyant est mort, 

alors il est incapable de répondre à l’appel de Dieu. C’est donc à Dieu que revient l’initiative de faire le 

premier pas. Par conséquent, Dieu, par sa grâce, appelle celui qui était mort du fait de ses offenses et de 

ses péchés.  

 

Elle est également efficace parce que Dieu ne peut connaître l’échec. Après avoir été appelés par Dieu, 

les élus ne peuvent se perdre (#Ro 8:29, 30). Ceux que Dieu a connus d’avance, il les a aussi prédestinés, 

appelés, justifiés et glorifiés. Dieu ne perd aucun de ses élus en chemin. Le texte déclare explicitement 

que « ceux qu’il a appelés, il les a aussi justifiés ». Ceux-là mêmes que Dieu a appelés par grâce ont 

aussi été justifiés, ce qui indique que la grâce efficace était effectivement à l’œuvre dans chacune des 

personnes appelées par Dieu.  

 

Ensuite, la grâce efficace est équitable parce que Dieu ne saurait être injuste. Dans le débat sur la 

souveraineté de Dieu qui appelle un Jacob et rejette un Ésaü, Paul pose la question qui brûle déjà sur les 

lèvres de tout le monde : « Que dirons-nous donc ? Y a-t-il en Dieu de l’injustice ? » (#Ro 9:14). Paul 

répond avec la forme de négation la plus forte qui soit : « Loin de là {586} ! » Bien que l’esprit humain, 

si limité, soit incapable de comprendre la façon souveraine dont Dieu décide de tout, le Seigneur n’en 

est pas moins juste dans tout ce qu’il fait.  

 

Enfin, sa grâce spéciale est équitable parce que l’homme doit croire. Le fait que Dieu accorde sa grâce 

efficace n’annule pas la responsabilité de l’homme qui est de croire. De nombreux passages de l’Écriture 

soulignent qu’il est indispensable de croire (voir #Jn 3:16, 18, 36; 5:24). #Jean 3:18, 36 en particulier 

insiste sur le fait que l’homme est perdu parce qu’il refuse délibérément de croire en l’Évangile et non 

du fait qu’il n’a pas reçu la grâce efficace.  



 

18 

 

Objections au concept de la grâce efficace. Première objection : la responsabilité humaine est inutile. 

Il semble que si l’homme est mort dans son péché et que Dieu doit faire la démonstration de sa grâce 

efficace pour sauver un individu, alors la responsabilité humaine est inutile. Le problème, cependant, 

c’est l’incapacité de l’homme à comprendre pleinement l’œuvre de Dieu et comment l’homme doit y 

répondre pour son salut. Certes, il revient à Dieu de faire le premier pas, et l’homme est radicalement 

incapable de salut sans la grâce efficace, mais ces vérités n’exonèrent pas les hommes de leur 

responsabilité personnelle. La solution consiste à reconnaître que cela fait partie des nombreuses 

antinomies (paradoxes) de l’Écriture {587}. Les nombreux passages de l’Écriture qui exhortent les gens à 

croire suffisent à démontrer que l’homme a bien une responsabilité en ce qui concerne son salut (voir 

#Jn 3:18, 36; 6:37; Ac 16:31, etc.).  

 

Deuxième objection : Cela est injuste. #Romains 9:14 indique que l’homme n’a pas le droit d’insinuer 

que Dieu puisse se montrer injuste. Certes, l’homme peut ne pas comprendre les œuvres divines mais 

Dieu ne peut être déclaré injuste pour cela. Dieu est juste. Ajoutons encore ceci : Dieu ne doit rien à 

personne. S’il décide de démontrer sa grâce à certains et pas aux autres, ce n’est pas injuste, puisqu’il 

ne doit rien à personne ; en outre, tous sans exception ont tourné le dos à Dieu. Si Dieu décide de son 

côté de ne pas offrir sa grâce à tous, rien d’injuste à cela puisque Dieu a été rejeté délibérément par tous 

(#Ro 3:11, 12). La conclusion de Ryrie sur ce délicat sujet vaut la peine d’être citée en entier :  

 

 
       Dieu ne dispense pas sa grâce efficace par caprice et sans raison. Son but n’est pas seulement d’éclairer, de 

régénérer et de ramener le pécheur à la communion avec lui. Le plus important c’est que, de ce fait, Dieu 

puisse se glorifier. Son objectif, c’est que les pécheurs qui ont eu le privilège d’être les bénéficiaires de la 

grâce efficace puissent aussi annoncer « les vertus de celui » qui les a appelés « des ténèbres à son admirable 

lumière » (#1P 2:9, 10). Dieu se glorifie en déployant sa grâce efficace dans la vie des rachetés {588}. 

 

 

 ————   

 

 

RÉGÉNÉRATION  

 

 

Définition de la régénération  

 

Régénération (du grec paliggenesia) n’apparaît que deux fois dans le Nouveau Testament. Une fois 

dans un sens eschatologique : « Quand le Fils de l’Homme, au renouvellement de toutes choses, sera 

assis… » (#Mt 19:28) {589}, puis dans ce passage : « Par le bain de la régénération » (#Tit 3:5) {590}. La 

régénération ne doit donc pas être confondue avec la conversion.  

 

 
       La conversion se réfère à la réponse de l’être humain à l’offre de salut et de réconciliation faite aux hommes 

par Dieu. La régénération est l’autre face de la conversion. C’est l’œuvre de Dieu. Dans le processus de 

régénération, l’âme est passive ; dans la conversion, elle est active. La régénération se définit comme la 

communication divine de la vie à l’âme, d’une nouvelle nature ou d’un cœur nouveau qui a pour résultat de 

produire une nouvelle créature {591}. 

 

 

Bref, régénérer signifie « transmettre la vie ». La régénération c’est l’acte par lequel Dieu donne la vie 

au croyant.  

 

 

 

 



 

19 

Textes de l’Écriture au sujet de la régénération  

 

Deux passages fondamentaux de l’Écriture parlent de régénération comme de la transmission de la vie 

nouvelle au croyant. #Jean 3:3 (même si le mot régénération n’y apparaît pas explicitement) parle de 

la régénération comme d’une « nouvelle naissance ». Le mot grec traduit par « nouvelle » est anothen 

et peut s’interpréter comme signifiant « venu d’en haut ». En d’autres termes, la nouvelle naissance vient 

d’en haut, de Dieu. La nouvelle naissance est une naissance spirituelle par opposition à la première 

naissance, qui est biologique. Lors de la nouvelle naissance, le Saint-Esprit régénère la personne ; c’est 

par l’Esprit que se produit la régénération. Dans #Jean 3:5, l’expression « est né » est bien à la voix 

passive {592}, ce qui indique que c’est une œuvre faite sur l’homme, mais où l’homme n’a pas de part 

active.  

 

Ce n’est pas l’homme qui fait advenir sa régénération ; c’est le fruit du Saint-Esprit. #Tite 3:5 contient 

l’autre passage où il est question de régénération. Dans ce passage, la régénération se rattache à deux 

choses : la purification et le renouvellement par le Saint-Esprit. Il est intéressant de noter que dans #Jean 

3:5 autant que dans #Tite 3:5 sont mentionnés deux éléments : l’eau et le Saint-Esprit. On peut 

interpréter l’eau comme un symbole de la Parole de Dieu (voir #Ep 5:26) {593}. D’autres relient l’eau et 

le Saint-Esprit à la purification, comme dans #Ezékiel 36:25-27. Dans ce cas, l’eau ferait référence à la 

purification qui provient de la repentance {594}. Le tableau ci-dessous montre quelles sont les différences 

entre la première et la deuxième naissance {595}.  

 

Explication de la régénération  

 

Elle est instantanée. Tout comme le moment de la naissance d’un enfant peut être daté très précisément, 

la naissance spirituelle se produit instantanément dès que le Saint-Esprit transmet la nouvelle vie {596}.  

 

Ce n’est pas le fruit d’une expérience humaine. En d’autres termes, ce n’est pas ce qu’une personne 

peut faire mais quelque chose qui est fait à la personne. On peut faire une expérience à la suite de la 

régénération mais ce n’est pas une expérience en soi qui produit la régénération.  

 

Elle ne se fonde pas sur les efforts humains. #Jean 1:13 indique que la nouvelle naissance ne se fait 

pas grâce à la volonté de l’homme. La régénération est un acte divin, qui ne saurait se produire grâce à 

une coopération entre l’homme et Dieu {597}. Ce qui ne signifie pas pour autant que le salut puisse se 

passer de la foi. On peut dire que, bien que régénération et foi soient deux choses bien distinctes, elles 

se produisent simultanément {598}. Les deux se trouvent juxtaposées dans #Jean 1:12, 13. Dans #Jean 

1:12, au moment de recevoir Christ (de croire), la personne devient un enfant de Dieu ; dans #Jean 1:13 

il est indiqué qu’à ce moment précis, la personne concernée est née de Dieu. C’est un mystère qui 

dépasse l’entendement humain, mais c’est un fait.  

 

Résultat de la régénération  

 

Une nouvelle nature. Le fruit de la régénération c’est la transmission d’une « nature divine » (#2P 1:4). 

Le croyant a reçu une « nouvelle nature » (#Ep 4:24), la capacité de vivre une vie juste. Il devient une 

« nouvelle créature » (#2Co 5:17).  

 

Une nouvelle vie. Le croyant a alors reçu un nouvel esprit (#1Co 2:16) qui lui permet de faire 

connaissance avec Dieu, un cœur nouveau (#Ro 5:5) qui lui permet d’aimer Dieu (#1Jn 4:9) et une 

nouvelle volonté (#Ro 6:13) qui lui permet d’obéir à Dieu {599}.  

 

 ————   

 

 

 



 

20 

SÉCURITÉ ÉTERNELLE  

 

 

Il existe deux points de vue distincts au sujet de la sécurité éternelle du croyant. Les arminiens prétendent 

que l’homme reçoit son salut par un acte de volonté propre et qu’il lui est donc loisible de renoncer à 

son salut par un autre acte de cette même volonté humaine - ou à cause de péchés particuliers. Les 

calvinistes, quant à eux, disent que le vrai croyant saura persévérer dans la foi. Cette doctrine s’appelle 

parfois la « persévérance des saints », ce qui n’est pas une définition correcte puisque l’accent est mis 

sur la capacité de l’homme à persévérer plutôt que sur la puissance divine à conserver la foi du croyant. 

Il vaudrait mieux parler de la « persévérance du Seigneur ».  

 

Cette doctrine ne suggère pas que le croyant est sûr de ne jamais retomber dans le péché. Cela signifie, 

cependant, que lorsqu’une personne croit authentiquement que Christ la sauve de l’emprise du péché, 

elle est définitivement sûre de son salut car Dieu a la puissance de le lui garder.  

 

Le fondement de la sécurité du salut ne dépend pas de l’homme mais de Dieu. La sécurité du croyant se 

fonde sur l’œuvre du Père, du Fils et du Saint-Esprit.  

 

L’œuvre du Père dans l’assurance du salut  

 

Les croyants sont sûrs de leur salut parce que le Père les a choisis pour le salut de toute éternité (#Ep 

1:4). Le Père a prédestiné les croyants à acquérir le statut de fils de Dieu en Christ (#Ep 1:5). Le Père a 

le pouvoir de maintenir les croyants en sécurité dans leur salut (#Ro 8:28-30). Ceux que le Père a connus 

d’avance, prédestinés, appelés, et justifiés, sont ceux-là mêmes qu’il glorifiera dans le futur. Aucun 

d’eux ne saurait se perdre en route. L’amour du Père pour les croyants leur garantit l’assurance de leur 

salut (#Ro 5:7-10).  

 

L’œuvre du Fils dans l’assurance du salut  

 

Le Fils a racheté le croyant (#Ep 1:7) et a détourné de lui la colère de Dieu (#Ro 3:25) ; le croyant est 

justifié (#Ro 5:1), pardonné (#Col 2:13) et sanctifié (#1Co 1:2). De plus, Christ prie pour que les 

croyants soient avec lui (#Jn 17:24) ; il continue d’agir comme Avocat au tribunal de la justice divine 

(#1Jn 2:1) et il continue d’intercéder pour le croyant car il est son Souverain Sacrificateur (#Hé 7:25). 

Si un croyant pouvait être perdu, cela signifierait que Christ a été inefficace dans son travail de médiateur 

entre le croyant et Dieu.  

 

L’œuvre du Saint-Esprit dans l’assurance du salut  

 

Le Saint-Esprit a régénéré le croyant et lui a donné la vie (#Tit 3:5) ; le Saint-Esprit habite le croyant 

pour toujours (#Jn 14:17) ; il a scellé le croyant pour le jour de la rédemption (#Ep 4:30), ce sceau 

agissant comme un acompte qui garantit notre héritage à venir ; le croyant est baptisé en union avec 

Christ et dans le corps des croyants (#1Co 12:13).  

 

Si un croyant pouvait perdre son salut, cela exigerait d’annuler et de renverser les œuvres antérieurement 

accomplies par le Père, le Fils et l’Esprit. La question la plus importante au sujet de l’assurance du salut, 

c’est de savoir qui effectue le salut. Si c’est l’homme qui en est responsable, s’il dépend de lui de 

conserver son salut, alors, certes, il est bien possible qu’il ait la faiblesse de le perdre. Si par contre le 

salut est l’œuvre de Dieu, alors le croyant peut avoir l’assurance pleine et entière de son salut.  

 

La sécurité éternelle du croyant par la grâce de Dieu constitue le point culminant et l’apogée du plan 

glorieux du salut des hommes par Dieu.  

 

 



 

21 

 

ECCLÉSIOLOGIE : DOCTRINE DE L’ÉGLISE 

 

 

  

DÉFINITION  

 

 

Signification de l’Église  

 

Le mot français église provient du grec ekklsia, formé de ek, signifiant « hors de », et de kaleo, qui 

signifie « appeler » ; on peut donc dire que l’Église est un « groupe de personnes qui sont appelées ». 

Ekklsia apparaît 114 fois dans le Nouveau Testament, 3 fois dans les Évangiles et 114 fois dans les 

épîtres. Dans les Évangiles, il n’apparaît que dans #Matthieu 16:18; 18:17 (deux fois dans ce dernier 

passage). Ces deux dernières occurrences sont sans doute utilisées dans un sens non technique de 

congrégation juive. Ainsi, dans un sens technique, ekklsia n’apparaît qu’une fois dans les Évangiles, et 

dans ce passage c’est une référence prophétique à l’Église. Cela permet d’établir le fait que l’Église n’a 

commencé qu’après l’ascension de Christ, telle qu’elle est présentée dans le livre des Actes, et c’est une 

doctrine à laquelle Paul tenait énormément.  

 

Le mot ekklēsia, cependant, n’indique pas la nature du groupe de personnes appelées ; il peut être utilisé 

dans le sens technique d’Église du Nouveau Testament, ou dans un sens non technique se rapportant à 

n’importe quel groupe. Par exemple, dans #Actes 7:38, le mot dénote la congrégation du peuple d’Israël 

(traduit par « assemblée »). Dans #Actes 19:32, le mot désigne la foule d’Éphèse en colère contre Paul 

(encore traduit par « assemblée »). Le plus souvent, cependant, le mot s’emploie dans le sens technique 

d’Église, telle qu’elle est définie dans le Nouveau Testament, c’est-à-dire un groupe de croyants appelés 

en Jésus-Christ {600}.  

 

Divers aspects de l’Église  

 

L’Église locale. L’emploi le plus courant du mot église dans le Nouveau Testament sert à désigner un 

groupe de croyants identifiés comme faisant partie d’une assemblée locale ou congrégation. C’est ainsi 

qu’il y avait une Église à Jérusalem (#Ac 8:1; 11:22), en Asie mineure (#Ac 16:5), à Rome (#Ro 16:5), 

à Corinthe (#1Co 1:2; 2Co 1:1), en Galatie (#Ga 1:2), à Thessalonique (#1Th 1:1), et dans la maison 

de Philémon (#Phm 1:2).  

 

Ces croyants de l’Église primitive ne possédaient pas nécessairement de lieu particulier pour se 

rencontrer ; ils se réunissaient le plus souvent dans des maisons (#Ro 16:5; Phm 1:2). Ces croyants se 

rassemblaient pour l’adoration (#1Co 11:18), la communion fraternelle (#Ac 2:45, 46; 4:31), 

l’instruction (#Ac 2:42; 11:26; 1Co 4:17), et pour des ministères comme envoyer des missionnaires, 

par exemple (#Ac 13:2; 15:3). Ainsi, il y avait continuellement des nouvelles personnes qui étaient 

sauvées (#Ac 2:47).  

 

L’Église universelle. Alors que l’Église locale désigne un groupe de croyants rassemblés en un lieu 

particulier, l’Église universelle désigne tous ceux qui ont été « baptisés dans un seul Esprit, pour former 

un seul corps {601} » (#1Co 12:13; 1P 1:3, 1:22-25). C’est dans ce sens que Jésus a promis de bâtir son 

« Église » (#Mt 16:18) ; c’est en faveur de ce Corps que Christ est mort (#Ep 5:25), et il en est la tête, 

pour lui donner la direction qu’il souhaite (#Ep 1:22, 23; Col 1:18). Dans #Ephésiens 1:23, l’Église est 

décrite comme étant « son corps ». Il ne peut être ici question d’une assemblée locale mais on ne peut y 

voir que le corps universel de tous les croyants (voir #Col 1:18). Une caractéristique essentielle de 

l’Église universelle, c’est son unité ; Juifs ou Gentils ne composent qu’un seul corps et sont unis par 

l’œuvre du Saint-Esprit (#Ga 3:28; Ep 4:4).  

 



 

22 

L’Église universelle est parfois appelée l’Église invisible et l’Église locale, l’Église visible {602} (bien 

que cette équation ne fasse pas l’unanimité). Des hommes comme Augustin, Luther, et Calvin ont tous 

enseigné qu’il convenait d’établir une telle distinction, où l’Église invisible est considérée comme 

l’incarnation de la vraie nature idéale de l’Église, parfaite, authentique et spirituelle, alors que l’Église 

visible reconnaît que l’assemblée locale des croyants comporte des imperfections. Des incroyants font 

même souvent partie de ces assemblées. Le terme invisible est aussi utilisé pour indiquer qu’on ne peut 

savoir exactement qui en est membre. En vérité, les membres sont totalement visibles {603} !  

 

Formation de l’Église  

 

Quand peut-on dire que l’Église a commencé d’exister ? Bien que certains affirment que l’Église existait 

déjà dans l’Ancien Testament {604}, une étude du Nouveau Testament indique que l’Église est une entité 

particulière au Nouveau Testament, qui n’avait jamais existé auparavant. Dans #Matthieu 16:18, Jésus 

déclare : « Je bâtirai mon Église », ce qui indique que la construction de l’Église était encore à venir. 

C’est un point important, qui insiste sur le fait que l’Église n’existait pas encore lorsque Jésus a prononcé 

ces paroles. Il prophétisait au sujet de l’établissement à venir de son Église.  

 

#1Corinthiens 12:13 identifie la façon dont l’Église est construite - c’est l’œuvre du Saint-Esprit qui 

baptise les croyants pour qu’ils forment le corps de Christ. Au moment de la régénération, le Saint-

Esprit place les croyants en union avec Christ. #Ephésiens 1:22, 23 identifie l’Église comme étant le 

corps de Christ, en soulignant que cette union de Christ avec tous les croyants se fait au moment de leur 

conversion.  

 

Dans #Actes 1:5, Jésus a déclaré : « Vous, dans peu de jours, vous serez baptisés du Saint-Esprit. » Ceci 

montre que l’œuvre du Saint-Esprit, qui place les croyants en union avec Christ, n’avait pas encore 

commencé - mais qu’elle était imminente. Le contexte clarifie les événements et indique que l’Église a 

commencé le jour de la Pentecôte, lorsque le Saint-Esprit est descendu sur les apôtres (#Ac 2:1-4). 

Lorsque Pierre a raconté ce qui s’était passé dans la maison de Corneille à Césarée, il a indiqué aux Juifs 

de Jérusalem que le Saint-Esprit était descendu sur les Gentils autant que sur les Juifs « au 

commencement » (#Ac 11:15). Cette dernière expression identifie le point de départ de l’œuvre 

baptismale du Saint-Esprit et marque par conséquent le début de la formation de l’Église 

néotestamentaire. L’Église a donc bel et bien commencé à la Pentecôte (#Ac 2).  

 

Images de l’Église  

 

Quand Jésus a déclaré : « Je bâtirai mon Église » (#Mt 16:18), il ne faisait pas allusion à l’assemblée 

locale, mais à l’Église universelle, à tous les croyants de cet âge-ci. Un grand nombre d’images sont 

employées dans l’Écriture pour décrire ou illustrer l’Église comme un seul organisme vivant.  

 

Un corps. C’est une métaphore qui illustre l’unité et l’universalité de l’Église. Comme la tête gouverne 

le corps tout entier et lui donne sa direction, Christ est la tête de l’Église, et c’est lui qui a autorité sur 

elle pour lui donner sa direction (#Ep 1:22, 23; Col 1:18). L’illustration du corps souligne également 

l’unité de tous les croyants de l’âge de l’Église, car l’Église réconcilie Juifs et Gentils pour en faire un 

seul corps. Plus aucune distinction n’est faite entre eux, car ils sont un en Christ (#1Co 12:13; Ep 2:16; 

4:4). De plus, Christ nourrit l’Église en lui donnant des leaders qui ont des dons spécifiques pour lui 

permettre d’atteindre la maturité et cette unité en tant que corps de Christ (#Ep 4:12, 16; Col 2:19). La 

participation aux éléments de la Cène illustre cette unité de l’Église comme ne formant qu’un seul corps 

(#1Co 10:16, 17).  

 

Une épouse. L’image de l’Église comme épouse de Christ se trouve dans #Ephésiens 5:23, où apparaît 

l’analogie qui compare la relation conjugale entre un mari et sa femme à celle de Christ et de son épouse. 

C’est une image très pertinente, car elle révèle la force de l’amour de Christ pour son Église (#Ep 5:2, 

25). Cette illustration souligne également combien l’épouse jouit d’une position élevée {605}. Comme il 

était de coutume dans les mariages orientaux, la future épouse, le jour de ses fiançailles, recevait la 

promesse des bénédictions futures que lui procurera son mari. De même, l’Église d’aujourd’hui est une 



 

23 

fiancée qui attend le retour de son époux dans la gloire. La deuxième étape de la cérémonie nuptiale 

orientale constitue le mariage lui-même, lorsque le fiancé vient chercher sa future épouse et l’emmène 

avec lui. C’est une image analogue à celle qui montre l’Église en attente du retour de Christ, car ce jour-

là, elle s’unira à lui comme une épouse à son époux (#Jn 14:1-3; 1Th 4:16, 17). Pendant les mariages 

orientaux, le festin nuptial vient ensuite ; de même, l’Église, puisqu’elle est l’épouse de Christ, attend 

le retour de son époux (#Ap 19:7-9) et la gloire à venir du royaume millénaire.  

 

Un édifice. Paul insistait sur le fait que plus rien ne pouvait différencier Juifs et Gentils, car ils sont 

désormais un en Christ puisque Dieu a aboli le mur de séparation qui existait entre les deux (#Ep 2:11-

18). Ensuite, Paul décrit l’unité de l’Église sous la forme d’un édifice. L’Église, l’union des Juifs et des 

Gentils, est édifiée sur « le fondement des apôtres et des prophètes » (#Ep 2:20). « Les apôtres » sont 

collectivement l’un des dons fondamentaux, car ils ont pour mission d’équiper les croyants (#Ep 4:12) 

et de conduire l’Église à la maturité (#Ep 4:13).  

 

Dans cette analogie avec un édifice, Jésus-Christ en constitue la pierre angulaire (#Ep 2:20 ; voir #1Co 

3:11), ce qui désigne « la pierre la plus importante qui se trouve à l’angle de la structure et à partir de 

laquelle l’architecte détermine la façon dont les murs extérieurs et intérieurs seront disposés dans tout 

le reste de l’édifice {606} ». En Christ, l’édifice tout entier, l’Église, s’élève, « bien coordonné » (en grec, 

sunarmologoumenē {607} ;  #Ep 2:21), ce qui souligne l’œuvre de Christ, qui construit son Église. De 

même qu’un édifice s’élève, au fur et à mesure que la construction avance, de même l’Église, qui 

constitue un organisme vivant, s’agrandit au fur et à mesure que de nouveaux croyants lui sont ajoutés 

(voir #1P 2:5).  

 

Un sacerdoce. Dans #1Pierre 2:5, l’apôtre combine l’image d’un édifice et celle d’un sacerdoce quand 

il dit : « Et vous-mêmes, comme des pierres vivantes, édifiez-vous pour former une maison spirituelle, 

un saint sacerdoce. » Cette déclaration rappelle #Exode 19:5, 6, où Dieu déclare qu’Israël est un 

« royaume de sacrificateurs {608} ». Dans la nation d’Israël, cependant, les seuls pouvant légitimement 

exercer la fonction de sacrificateurs était la tribu des Lévites, alors que dans l’Église néotestamentaire, 

chaque croyant devient sacrificateur. Pierre indique que tous sont sacrificateurs, car tous sont appelés à 

offrir des sacrifices spirituels et non plus des sacrifices d’animaux.  

 

L’unicité du sacerdoce néotestamentaire est encore spécifiée dans #1Pierre 2:9 où Pierre fait référence 

à un « sacerdoce royal ». Les croyants de l’âge de l’Église sont autant rois que sacrificateurs (voir #Ap 

1:6). Dans l’Ancien Testament, il était impossible de combiner les deux fonctions et on ne pouvait 

appartenir qu’à une seule lignée, Lévitique ou royale, qui est la lignée de Juda. Les chrétiens de l’Église 

tout entière servent comme des sacrificateurs alors qu’en Israël seule la lignée des Lévites jouissait de 

ce privilège. Tous les croyants de l’âge de l’Église ont accès à Dieu par Christ, le Souverain Sacrificateur 

de l’Eglise ; en Israël, les croyants ne pouvaient approcher Dieu que par l’intermédiaire des 

sacrificateurs lévitiques. Tous les croyants de l’âge de l’Église ont le droit d’approcher Dieu avec 

confiance quand ils le souhaitent (#Hé 4:14-16), alors que les Israélites ne pouvaient s’approcher de 

Dieu qu’à l’occasion d’offrandes particulières (#Lé 1:1-7:@) {609}. Toutes ces différences indiquent 

donc bien que, même si Israël et l’Église sont appelés du même nom de sacerdoce, ce sont bien des 

entités distinctes.  

 

Un troupeau. C’est par une belle image pleine de tendresse qu’est décrite la relation entre les croyants 

et leur Seigneur, comme on la trouve dans #Jean 10:16, où l’Église est présentée comme un troupeau 

(voir #Ac 20:28; 1P 5:3). La relation d’Israël avec le Seigneur était celle d’une brebis et de son berger 

(#Ps 23) et les croyants faisaient partie de son troupeau (#Ps 80:1; Jér 13:17), mais dans l’Ancien 

Testament cette figure ne pouvait s’appliquer qu’à Israël. L’unicité de l’Église en tant que troupeau 

ayant Christ pour berger se réalise dans le fait que ce troupeau est composé de Juifs mais aussi de Gentils. 

Jésus a déclaré : « J’ai encore d’autres brebis Gentils, qui ne sont pas de cette bergerie ; celles-là, il faut 

que je les amène ; elles entendront ma voix et il y aura un seul troupeau l’Église composée des Juifs et 

des Gentils, un seul berger » (#Jn 10:16).  

 



 

24 

Cette image souligne que les membres de l’Église sont les brebis de Christ et qu’ils lui appartiennent. 

Jésus insiste sur le fait que le troupeau constitue ses « brebis » (#Jn 10:26, 27) et qu’elles sont en sécurité 

dans sa main. De plus, les brebis répondent à la voix de leur berger - il existe une intimité entre eux car 

le Berger connaît ses brebis individuellement, elles reconnaissent sa voix et lui obéissent.  

 

Des sarments. Dans #Jean 15, Jésus décrit l’intime relation avec Christ dont jouissent les croyants de 

l’âge de l’Église : ce sont des sarments attachés au cep. Jésus est le vrai cep (#Jn 15:1), alors que le Père 

est le vigneron qui émonde le sarment pour qu’il porte du fruit (#Jn 15:1). Les croyants de l’âge de 

l’Église sont des sarments qui tirent leur subsistance du cep parce qu’ils sont « en lui » (#Jn 15:4, 5). 

Les rameaux reçoivent leur nourriture parce qu’ils sont attachés au cep, d’où ils puisent leurs forces ; 

tant qu’ils restent attachés au cep, ils peuvent croître et porter du fruit.  

 

Cette relation décrit autant l’union que la communion des croyants de l’âge de l’Église avec Christ {610}. 

Christ exhorte son Église à « demeurer en lui ». « Demeurer » (en grec, menō) signifie essentiellement 

« rester » ou « vivre », ou continuer dans la sphère dans laquelle on se trouve {611}. L’exhortation à 

demeurer en Christ est une exhortation à persévérer dans la foi (voir #1Jn 2:22, 24, 28) {612}.  

 

La raison pour laquelle les sarments demeurent attachés au cep, c’est pour produire du fruit. Si un 

sarment ne produit pas de fruit, le vigneron « le soulève » {613} pour qu’il en produise ensuite. Ceux qui 

demeurent en Christ porteront beaucoup de fruits (#Jn 15:5). Pour améliorer le processus, on émonde 

les sarments afin qu’ils produisent toujours plus de fruits (#Jn 15:2). « L’image du cep démontre ainsi 

la relation vitale entre Christ et son Église {614}. »  

 

Caractéristiques de l’Église  

 

Par rapport à Israël. L’Église est une entité distincte d’Israël et elle reste ainsi. Israël reste en effet 

toujours le descendant physique de Jacob. Il suffit d’ouvrir une concordance et d’étudier l’usage du 

terme Israël pour le comprendre. Chaque fois qu’apparaît ce mot dans le Nouveau Testament (66 fois), 

c’est en référence aux Juifs {615}. Le terme de nouvel Israël pour identifier l’Église n’est pas exact ; Israël 

signifie toujours le « peuple juif ».  

 

Paul établit une distinction entre Israël et l’Église. En recommandant aux croyants de ne pas offenser 

autrui, il mentionne les Juifs, les Grecs (les Gentils) et l’Église (#1Co 10:32). Après l’établissement de 

l’Église, Israël a continué d’être reconnu comme un peuple à part des Gentils et de l’Église (#Ac 3:12; 

4:8, 10; 5:21, 31, 35; 21:19) {616}.  

 

Par rapport au royaume. Certains chrétiens pensent que l’Église est synonyme du royaume et que c’est 

elle qui en constitue l’inauguration. C’est commettre une erreur sur le mot royaume, qui signifie 

« domination royale, ce qui désigne autant la puissance (#Esd 4:5) et une forme particulière de 

gouvernement, et ce, particulièrement chez les auteurs bibliques plus récents, qu’un territoire et 

l’autorité exercée sur lui, que la royauté et le royaume {617} ». Par conséquent, le sens fondamental de 

royaume implique trois éléments : une autorité, un peuple qui y est soumis et un territoire sur lequel 

s’exerce cette autorité.  

 

Deux formes fondamentales de royaume existent {618}. 1° Le royaume universel. Cette forme de 

royaume existe depuis toujours (#La 5:19), elle comprend tout dans le temps et l’espace (#Ps 103:19; 

139:7-10), et implique que l’histoire est dirigée par Dieu (#Esa 44:26-45:4). Le royaume universel est 

le règne souverain de Dieu de toute éternité.  

 

   2° Le royaume de médiation. Cela implique : « a) Un règne de Dieu qui s’exerce par l’intermédiaire 

d’un représentant divinement choisi et qui ne se contente pas de parler et d’agir au nom de Dieu, mais 

qui représente également le peuple devant Dieu ; b) un règne qui fait particulièrement référence à la 

terre ; et c) avoir comme médiateur dirigeant une personne qui fait toujours partie de la race humaine 

{619}. » C’est ainsi que Dieu a dispensé sa volonté sur terre grâce à des médiateurs qu’il avait divinement 

nommés : Adam, Noé, Abraham, Moïse, et d’autres. Or, tous ces médiateurs ne faisaient qu’annoncer 



 

25 

le médiateur final, le Messie, qui viendrait régner sur la terre à la fin des temps. Gabriel a promis ceci à 

Marie, au sujet de son Fils : « Il sera grand et sera appelé Fils du Très-Haut, et le Seigneur Dieu lui 

donnera le trône de David, son père ; il régnera sur la maison de Jacob éternellement et son règne n’aura 

pas de fin » (#Lu 1:32, 33). Voilà quel est le royaume à venir promis par Dieu (#2S 7:12-16), celui sur 

lequel régnera le Messie. L’Église n’est donc pas le royaume. L’Église existe dans cet âge-ci, alors que 

le royaume futur ne sera inauguré qu’à la seconde venue de Christ.  

 

Plusieurs différences existent entre l’Église et le royaume. Les termes d’église et de royaume ne peuvent 

jamais s’utiliser indifféremment l’un pour l’autre dans l’Écriture {620}. Parmi les 114 occurrences du mot 

église (du grec ekklēsia), jamais il n’est équivalent à royaume {621}. Jésus est venu offrir le royaume à la 

nation juive, d’où la proclamation de Jésus : « Le royaume des cieux est proche ! » (#Mt 4:17). Quand 

les Juifs ont rejeté le royaume, celui-ci est resté en attente ; il sera établi lors de la seconde venue (#Mt 

13). Jésus a annoncé qu’il construirait son Église suite au rejet du royaume par ceux auxquels il avait 

été offert (#Mt 16:18).  

 

Fonctions de l’Église locale  

 

De quoi l’Église locale est-elle constituée ? Quand peut-on vraiment parler d’une Église ? Lorsqu’un 

groupe de personnes se rassemblent et écoutent des enregistrements de prédications par des leaders 

chrétiens, cela constitue-t-il une Église ? Peut-on qualifier d’Église un groupe qui se réunit toutes les 

semaines pour écouter diverses études bibliques ?  

 

Des caractéristiques spécifiques définissent une authentique Église locale néotestamentaire.  

 

Adoration {622}. Plusieurs mots grecs dans le Nouveau Testament désignent l’adoration. Proskuneô, qui 

signifie « s’incliner », « se prosterner », est employé plusieurs fois dans les Évangiles, mais une seule 

fois dans les épîtres (#1Co 14:24, 25), en référence à un incroyant. L’acte de prosternation devrait 

refléter une attitude intérieure, un état de cœur - la soumission à Dieu. Latreuo a le sens fondamental de 

« service religieux » ; ainsi, Paul servait Dieu par la prédication (#Ro 1:9). Plutôt que d’adorer en 

apportant un animal sacrifié, le croyant néotestamentaire offre à Dieu, dans un acte d’adoration, un corps 

vivant, mis à part pour Dieu (#Ro 12:1). Sebomai signifie « craindre Dieu » dans l’Ancien Testament, 

et « adorer » dans le Nouveau Testament (voir #Ac 18:13).  

 

La véritable adoration doit être spirituelle par nature et elle doit se faire en harmonie avec les vérités 

révélées par Dieu (#Jn 4:24). Cela implique que le croyant se présente entièrement devant Dieu (#Ro 

12:1, 2).  

 

Alors que les croyants de l’Ancien Testament se réunissaient pour adorer le jour du sabbat, le livre des 

Actes présente une transition, au cours de laquelle les chrétiens ont commencé à se réunir le dimanche, 

premier jour de la semaine, pour adorer en commémoration de la résurrection de Christ (#Jn 20:1, 19, 

26). Ils observaient l’ordonnance de la Cène et apportaient leurs offrandes le premier jour de la semaine 

(#Ac 20:7; 1Co 16:2). Pendant l’adoration collective de l’Église primitive, il était aussi de mise de 

chanter des hymnes (#1Co 14:26; Ep 5:19; Col 3:16).  

 

Instruction. L’instruction faisait partie des fondements de la vie de l’Église primitive. Dieu a donné 

l’Écriture pour qu’elle soit enseignée à tous et qu’ainsi ils parviennent à la maturité spirituelle (#2Ti 

3:16, 17). L’enseignement est l’antidote des fausses doctrines (#1Ti 1:3) ; il produit l’amour parmi les 

croyants (#1Ti 1:5) ; c’est leur nourriture spirituelle (#1Ti 4:6) ; il contribue à leur piété, à leur 

obéissance (#1Ti 5:17; 6:2) et leur fournit une juste perception de la vie (#1Ti 6:17). Paul a instruit 

Timothée en lui disant d’enseigner pour ainsi former des disciples (#2Ti 2:2 ; voir #1Ti 4:14, 16; 6:20).  

 

Dès le début, l’Église s’est consacrée aux enseignements des apôtres (#Ac 2:42) et s’est mise en devoir 

de répandre dans toute la ville la doctrine de Christ (#Ac 5:28). Paul a ordonné à l’Église de Rome 

d’adhérer aux enseignements reçus. Pendant ses voyages missionnaires, l’apôtre enseignait aux Églises, 

autant en public que dans les maisons privées (#Ac 18:11; 20:20). En fait, le livre des Actes se conclut 



 

26 

avec Paul, que l’on voit enseigner à ceux qui l’avaient accompagné à Rome (#Ac 28:31). L’importance 

de l’enseignement constituait l’une des principales fonctions de l’Église - on ne saurait trop insister sur 

ce point.  

 

Communion fraternelle. Ce mot communion fraternelle (en grec, koinōnia) signifie « partager » et 

souligne l’unité et l’unicité de l’Église. Cette communion se manifeste sous de nombreuses formes. 

L’Église primitive se réunissait pour rompre le pain et prier (#Ac 2:42). Rompre le pain consistait à 

partager le même repas, appelé agape, suivi par le Repas du Seigneur. L’Église primitive mettait 

fortement l’accent sur la communion fraternelle et la prière (voir #Ac 4:24-31; 12:5, 12; Ph 1:3, 4). La 

communion pouvait aussi impliquer le partage de ressources matérielles pour contribuer à répandre la 

Bonne Nouvelle (#Ro 15:26; 2Co 9:13; Ph 1:5) ou se soutenir mutuellement pour supporter le rejet que 

valait aux membres leur identification à Christ (#Ph 3:10).  

 

La communion souligne également que les croyants appartiennent au même corps. Paul insiste sur cet 

aspect en employant l’expression « les uns les autres ». Du fait de cette communion en Christ, Paul 

enseignait que les croyants devaient s’accepter les uns les autres (#Ro 15:7), s’aimer (#Ep 4:2, 15, 16; 

5:2), éviter de se juger les uns les autres (#Ro 14:3, 13), s’édifier mutuellement (#Ro 14:19), rester unis 

(#Ro 15:5), et se réprimander les uns les autres le cas échéant (#Ro 15:14). Cette relation entre chrétiens 

est importante si l’on veut préserver l’unité de la foi pour laquelle Christ a prié (#Jn 17) et pour laquelle 

Paul plaidait (#Ph 2:1-4).  

 

Ministère. L’Église locale comportait aussi certains ministères. Cela implique d’évangéliser les 

incroyants dans le monde (#Ac 8:4; 11:19, 20; 16:31; 17:12) et une grande variété de ministères envers 

les croyants dans la communion de l’Église. Cela comprend l’exercice des dons spirituels pour prendre 

soin les uns des autres (#Ro 12:3-8; 1Co 12; Ep 4:8-13) et par conséquent se mettre au service les uns 

des autres (#Ro 12:7), pourvoir aux besoins de ses semblables (#Ro 12:8), faire preuve de miséricorde 

(#Ro 12:8) et s’aider mutuellement (#1Co 12:28). Le ministère implique aussi l’exercice de la discipline 

dans l’Église. Il est nécessaire de l’exercer, ce qui peut aller jusqu’à l’exclusion de la communion 

fraternelle en cas d’immoralité (#1Co 5:1-13) et de fausses doctrines (#2Th 3:14; 2Jn 1:10). #Galates 

6:1, 2 fournit un principe important quant à l’exercice de la discipline dans l’Église. Le ministère doit 

également impliquer de soutenir financièrement les indigents de l’Église, particulièrement les veuves 

(#Ja 1:27). #1Timothée 5:1-8 donne des détails sur l’importance des soins dont faisaient l’objet les 

veuves.  

 

Organisation. Une fois l’Église locale formée, anciens et diacres étaient nommés pour en superviser le 

fonctionnement (#Ac 14:23; Tit 1:5).  

 

Ordonnances. L’Église pratiquait les ordonnances du baptême et de la Cène (#Ac 2:41; 1Co 11:23, 

24).  

 

 

 ————   

 

LES LEADERS DE L’ÉGLISE  

 

 

#Hébreux 13:17 identifie les dirigeants qui doivent prendre soin de l’assemblée sur le plan spirituel ; 

les croyants sont censés se soumettre à leur autorité. Plusieurs fonctions relevant de ces dirigeants sont 

spécifiées dans l’Écriture.  

 

 

 

 

 



 

27 

Anciens  

 

Désignations. Deux termes fondamentaux identifient la fonction d’ancien.  

 

   1° Ancien. Le premier terme est ancien (du grec presbuteros), qui désigne un chrétien mûr. On peut 

employer ainsi ce terme dans son sens littéral, d’homme plus âgé (#1Ti 5:1) ou de femme plus âgée 

(#1Ti 5:2). On peut également y voir un sens figuré pour les membres du sanhédrin (#Ac 4:5) ou les 

anciens de l’Église (#Ac 14:23; 15:2, 4, 6).  

 

Presbuteros souligne également la dignité et la maturité nécessaires à leur fonction. C’était aux anciens 

que revenait la charge de distribuer l’argent de la communauté (#Ac 11:30) ; ils avaient autorité quant 

aux décisions concernant la définition de l’orthodoxie doctrinale (#Ac 15:2, 4, 6, 22; 16:2) ; on leur 

envoyait des rapports concernant l’œuvre missionnaire (#Ac 20:17; 21:18). On leur devait le respect 

(#1Ti 5:17), mais ils ne devaient pas abuser de leur pouvoir et agir en dictateurs (#1P 5:1-3). Il leur 

revenait aussi de rendre visite aux malades et de prier pour eux, leur offrant conseils et encouragement 

{623} (#Ja 5:14).  

 

   2° Évêque. Le second terme pour décrire la charge d’ancien est évêque (« épiscope » dans les versions 

Jérusalem, TOB, Nouvelle Bible Segond, « surveillant » dans la version Darby, et «  dirigeant » dans la 

version Semeur ; en grec, episkopos). Ce terme signifie « surveiller » comme le fait un berger. Il insiste 

sur le travail, donc la fonction, de l’ancien. Il est de son devoir de nourrir et de prendre soin du troupeau 

(voir #Ac 20:28; 1Ti 3:2; Tit 1:7). Une comparaison entre #Actes 20:17, 28; Tite 1:5, 7 révèle 

qu’« ancien » et « évêque » peuvent s’employer de façon interchangeable, et définissent donc la même 

charge. Le terme de presbuteros souligne plus la dignité de cette fonction alors qu’episkopos fait plus 

référence au travail qui y est rattaché.  

 

Qualifications. Les qualifications indispensables aux anciens sont exposées dans #1Timothée 3:1-7; 

Tite 1:5-9. Les anciens devaient constituer un modèle, discernable selon quinze caractéristiques. Être 

irréprochable : il ne peut pas « être accusé de quoi que ce soit » ; rien dans sa vie ne doit prêter le flanc 

aux accusations. Mari d’une seule femme, ce qui ne signifie pas « une femme à la fois » (la polygamie 

n’existait pas chez les Grecs pas plus que chez les Romains). Il ne doit pas avoir divorcé puis s’être 

remarié {624}. Sobre : mesuré dans ses jugements. Modéré : il doit savoir se montrer discret, sain d’esprit. 

Réglé dans sa conduite : d’un caractère équilibré, sans se montrer incisif. Hospitalier : il doit aimer 

l’étranger et l’accueillir chez lui. Propre à l’enseignement : il discerne quelle doctrine est correcte et 

l’enseigne. Pas adonné au vin : il ne doit pas traîner à table pour s’y enivrer. Pas violent : il n’est pas 

querelleur. Indulgent : il sait se montrer raisonnable. Pacifique : évite les conflits autant que possible. 

Désintéressé : il n’est pas avide d’argent et sait en disposer sagement. Dirige bien sa propre maison : il 

sait prendre soin des siens pour en faire des croyants respectables. Il ne doit pas être un nouveau 

converti : ce ne doit pas être un néophyte. Avoir un bon témoignage de ceux du dehors : il doit jouir du 

respect de toute la communauté.  

 

Devoirs. Les devoirs de l’ancien incluent de s’occuper du troupeau des croyants (#Ac 20:28), 

d’enseigner (#1Ti 3:2), d’assurer la direction de l’assemblée (#1Ti 5:17), et de la garder de l’erreur 

(#Tit 1:9).  

 

Nombre. La pluralité des anciens est souvent mentionnée (#Ac 14:23; Ph 1:1; Tit 1:5).  

 

 

Diacres  

 

Désignation. Le mot diacre (en grec, diakonos) est le mot signifiant autant « ministre » que « serviteur » 

et il apparaît fréquemment dans le Nouveau Testament dans un sens non technique (#Mt 20:26; Mr 

9:35).  

 



 

28 

Fonction. Bien que cela ne soit pas exprimé explicitement, il est clair que cette fonction a son origine 

dans #Actes 6:1-6, où il est dit que sept hommes choisis pour cela devaient prendre soin du bien-être 

matériel des veuves de l’assemblée. L’idée était de décharger les apôtres pour qu’ils puissent passer plus 

de temps dans la prière et à leur ministère de la Parole. Cela indique par conséquent que la fonction était 

subordonnée aux anciens et que les diacres leur servaient d’auxiliaire. Pendant que les anciens 

enseignent l’assemblée, les diacres s’occupent de ses besoins matériels. Le terme duplicité suggère que 

les diacres ne devaient pas tenir un langage différent de maison en maison (voir #1Ti 3:8).  

 

Qualifications. Les qualifications des diacres sont présentées dans #1Timothée 3:8-13. Les diacres 

doivent remplir les huit caractéristiques suivantes. Honnêtes : ce sont des hommes sérieux, dignes du 

respect que leur témoignent les autres. Ils doivent être éloignés des trois choses suivantes. Duplicité : ils 

ne répandent pas de faux témoignages dans l’assemblée ; excès de vin : ils font preuve de modération 

avec la nourriture et la boisson ; gain sordide : ils ne cherchent pas à s’enrichir ni à abuser de leur 

position pour obtenir des bénéfices financiers illicites. Ils doivent conserver le mystère de la foi dans 

une conscience pure : ils pratiquent ce qu’ils prêchent. Avoir été éprouvés : ils reçoivent l’approbation 

de l’assemblée qui a eu le temps de les examiner. Maris d’une seule femme : ils ne doivent pas avoir 

divorcé pour se remarier. Bien diriger leurs enfants et leur propre maison : ils sont qualifiés pour gérer 

les affaires de l’Église parce qu’ils ont su démontrer qu’ils savent gérer leur propre ménage.  

 

Diaconesses  

 

Il existe une controverse quant à la fonction de diaconesse. Deux passages font mention de cette 

fonction. #Romains 16:1 parle de Phœbé, sous le terme de « diaconesse » de l’Église (en grec, 

diakonon). Diakonon peut se traduire effectivement par diaconesse. La question est de savoir si le mot 

doit s’employer dans le sens technique d’une fonction dans l’Église ou dans le sens non technique de 

l’idéal chrétien du service. Il est bien difficile de trancher. Il semble que Paul emploie le terme dans son 

acception non technique, ce qui est cohérent avec ses salutations informelles à la fin de la lettre (voir 

#1Co 16:15). Paul utilise le terme dans le sens non technique dans d’autres passages (#Ep 3:7; Col 

1:25; 1Ti 4:6).  

 

Le second passage est #1Timothée 3:11, qui mentionne « les femmes » (du grec gunaikas). La question 

est de savoir si femme fait référence aux épouses des diacres ou si cela évoque une fonction distincte de 

diaconesse. Le contexte suggérerait une pause anormale s’il était question de diaconesses ; car il serait 

question des diacres dans les versets #1Timothée 3:8-10 puis dans les versets #1Timothée 3:12, 13, ce 

qui ne se fait pas en général. Homer A. Kent, fils, quant à lui, se déclare totalement en faveur de la 

fonction de diaconesse {625} : #1Timothée 5:9-16 fait référence au ministère des femmes dans l’Église. 

Il n’est cependant pas mentionné s’il s’agit explicitement d’un ministère de diaconesse.  

 

 ————   

 

 

LE GOUVERNEMENT DE L’ÉGLISE  

 

 

L’Église est le corps de Christ. C’est un organisme vivant, analogue au corps humain, dont la tête donne 

sa direction à l’ensemble, tout comme Christ est la tête de l’Église et l’oriente. Néanmoins, 

l’organisation est aussi en charge de diriger l’Église. Historiquement, trois types de gouvernance de 

l’Église ont fini par émerger.  

 

Divers types de gouvernement de l’Église  

 

Épiscopal. Le mot épiscopal vient du grec episkopos, signifiant « évêque », et désigne les Églises 

soumises à l’autorité des évêques. Des confessions différentes sont comprises sous cette désignation de 

gouvernement épiscopal, la forme la plus simple étant l’Église méthodiste. On retrouve une structure 



 

29 

plus complexe dans l’Église épiscopale (anglicane). La structure la plus complexe dans le genre se 

trouve dans l’Église catholique romaine, où l’autorité ultime est investie dans le pape, l’évêque de Rome 

{626}. L’Église luthérienne suit aussi la forme épiscopalienne de gouvernement.  

 

L’autorité réside dans les évêques, qui sont en charge non pas d’une seule mais de plusieurs Églises. Le 

pouvoir inhérent de cette fonction, c’est d’ordonner les ministres du culte ou les prêtres. Les catholiques 

romains prétendent que cette autorité leur vient de la succession apostolique remontant aux premiers 

apôtres de l’Église primitive, autorité qui selon eux se fonde sur #Matthieu 16:18, 19. D’autres, tels 

que les méthodistes, ne reconnaissent pas d’autorité provenant d’une succession apostolique.  

 

Cette forme de gouvernement est apparue au deuxième siècle, mais les adhérents se réclamaient de la 

position de Jacques telle qu’elle est décrite dans la Bible par la place qu’il occupait dans l’Église de 

Jérusalem, ainsi que de la position d’autorité de Timothée et de Tite.  

 

Presbytérien. Ce nom, presbytérien vient du grec presbuteros, signifiant « ancien », et suggère la 

dignité, la maturité et l’âge des anciens de l’Église. Presbytérien (parfois aussi appelé fédéral) désigne 

un gouvernement d’Église locale fondé sur l’autorité des anciens comme dans les Églises réformées et 

presbytériennes. Au contraire de la forme de gouvernement congrégationaliste, la forme presbytérienne 

insiste sur le gouvernement par les anciens en leur qualité de représentants de l’assemblée, puisqu’ils 

sont nommés ou élus par elle. Le comité, constitué des anciens, dirige l’Église locale et l’ancien chargé 

de l’enseignement occupe la place prépondérante. Au-dessus du comité siège le consistoire, qui inclut 

tous les ministres ordonnés ou les anciens qui enseignent, de même que l’un des anciens dirigeants de 

chaque assemblée locale d’un district {627}. « Au-dessus du consistoire se trouve le synode, et au-dessus 

de lui l’assemblée générale, la plus haute autorité de toutes. Ces deux corps constitués sont répartis 

également entre ministres et laïcs ou anciens dirigeants {628}. » Le pasteur sert parmi les autres anciens.  

 

Le fondement biblique le plus souvent invoqué pour appuyer cette organisation se trouve dans la 

mention fréquente des anciens dans le Nouveau Testament : il y avait des anciens à Jérusalem (#Ac 

11:30; 15:2, 4) et à Éphèse (#Ac 20:17). Des anciens étaient nommés dans chaque Église (#Ac 14:23; 

Tit 1:5) et ils étaient responsables de nourrir le troupeau (#1P 5:1, 2). Certains anciens étaient chargés 

aussi du gouvernement de l’Église (#1Ti 5:17).  

 

Congrégationaliste. Dans cette forme de gouvernement, l’autorité est investie non pas dans un seul 

individu représentatif de tous les autres mais dans toute la congrégation locale. Cette forme de 

gouvernement met l’emphase sur deux points principaux : autonomie et démocratie {629}. Une Église 

congrégationaliste est autonome en ce sens qu’aucune autorité en dehors de l’Église locale n’a de 

pouvoir sur elle. De plus, les Églises congrégationalistes sont démocratiques quant à leur gouvernement : 

tous les membres de la congrégation prennent les décisions qui assurent la direction et le gouvernement 

de l’Église. Cela se fonde surtout sur le concept de la prêtrise de tous les croyants. Baptistes, 

évangéliques libres, congrégationalistes, certaines Églises luthériennes et certaines Églises 

indépendantes suivent la forme de gouvernement congrégationaliste.  

 

Le fondement biblique de ce genre de gouvernement réside dans le fait que la congrégation a pris part à 

l’élection des diacres (#Ac 6:3-5) et des anciens (#Ac 14:23) {630} ; l’Église tout entière a envoyé 

Barnabas (#Ac 11:22) et Tite (#2Co 8:19) en mission et a reçu Paul et Barnabas (#Ac 14:27; 15:4) ; 

l’Église entière était impliquée dans les décisions concernant la circoncision (#Ac 15:25) et la discipline 

était appliquée par toute l’Église (#1Co 5:12; 2Co 2:6, 7; 2Th 3:14) ; tous les croyants sont responsables 

de maintenir une saine doctrine en éprouvant les esprits (#1Jn 4:1), ce qu’ils sont en mesure de faire car 

ils ont en reçu l’onction (#1Jn 2:20).  

 

Évaluation des diverses formes de gouvernement des Églises  

 

L’évaluation des trois formes de gouvernement fait apparaître que la forme épiscopale se fondait en 

partie sur l’autorité des premiers apôtres, ce qui exclut que puissent exister des Églises homologues une 

fois ces derniers disparus à la fin de l’époque apostolique. Christ avait investi les Douze d’une autorité 



 

30 

exceptionnelle (#Lu 9:1) dont personne ni aucun groupe ne peut se prévaloir à leur suite, et en outre 

aucun texte biblique ne justifie une forme de succession dans la lignée apostolique. L’autorité que Jésus 

a remise à Pierre (#Mt 16:18, 19) a aussi été donnée à tous les apôtres (#Mt 18:18; Jn 20:23) mais à 

aucun autre groupe par la suite. Le gouvernement épiscopal était en place au deuxième siècle mais pas 

pendant le premier.  

 

La forme presbytérienne de gouvernement repose sur de nombreuses références bibliques qui appuient 

cette vision de la pluralité des anciens ; on en trouve de nombreux exemples dans le Nouveau Testament. 

Cependant, ce dernier ne mentionne aucune organisation supervisant l’Église locale.  

 

La forme congrégationaliste s’appuie sur des versets bibliques qui défendent une vision où tous les 

membres sont impliqués dans les décisions. On peut dire, sans risque de se tromper, que les formes 

presbytérienne et congrégationalistes de gouvernement de l’Église locale sont soutenues par l’Écriture.  

 

 ————   

 

LES ORDONNANCES DE L’ÉGLISE  

 

 

Les protestants reconnaissent traditionnellement deux sortes d’ordonnances : le baptême et la Cène, 

alors que les catholiques romains vont jusqu’à sept : le baptême, l’eucharistie (la Cène), la confirmation, 

la pénitence, l’onction des malades, l’ordination et le mariage. La terminologie ne fait pas l’unanimité. 

Les catholiques (et certains protestants) préfèrent le terme sacrement, qui vient du latin sacramentum, 

et signifie « mis à part comme étant sacré ». Le terme sacramentum dans la Vulgate latine servait aussi 

à traduire le mot grec mustrion (#Ep 5:32) et en est venu à « être employé pour tout ce qui avait une 

signification mystérieuse ou secrète. Augustin disait que c’était "la forme visible d’une grâce invisible" 

{631} ». Puis le sacrement a été défini comme « un signe visible et extérieur d’une grâce spirituelle 

intérieure {632} ». C’est pourquoi nombre de protestants préfèrent le terme d’ordonnance, parce qu’il ne 

suggère pas la communication d’une grâce. On peut simplement définir une ordonnance comme étant 

« un rite extérieur, pratiqué dans l’Église de Christ, parce que c’est lui qui a ordonné qu’il en soit ainsi 

{633} ».  

 

La Cène  

 

Christ a institué la Cène la veille de sa crucifixion, en ordonnant à ses disciples d’observer ce rite jusqu’à 

son retour (#Mt 26:26-29; Mr 14:22-25; Lu 22:14-23). C’était une nouvelle alliance, un testament 

contrastant avec l’ancienne alliance mosaïque. Pour que cette alliance soit valable, il était indispensable 

qu’une victime meure car sa mort procurerait le pardon des péchés. Paul a rappelé cette ordonnance à 

l’Église de Corinthe (#1Co 11:23-32).  

 

Bien sûr, la question la plus importante est de savoir quel sens attribuer à la Cène. La chrétienté est 

partagée entre quatre opinions à ce sujet.  

 

Transsubstantiation. Les catholiques romains appellent la Cène une transsubstantiation, c’est-à-dire un 

« changement de substance ». L’Église catholique romaine enseigne qu’un miracle se produit lors de 

l’eucharistie (la messe), car les éléments du pain et du vin seraient littéralement changés pour devenir le 

corps et le sang de Christ, même si les caractéristiques sensorielles du pain et du vin (appelées des 

« accidents » par les catholiques) - toucher, goût, odeur - restent les mêmes. Voici ce qu’a déclaré le 

pape Pie IV sur la question : « Je professe qu’au cours de la messe est offert à Dieu un véritable sacrifice 

propitiatoire, authentique et opportun en faveur des vivants et des morts ;  …  le corps et le sang de notre 

Seigneur Jésus-Christ sont vraiment, physiquement et substantiellement présents, de même que l’âme 

et la divinité de notre Seigneur Jésus-Christ ; il se produit une conversion de la substance même du pain 

et du vin qui deviennent réellement le corps et le sang du Christ {634}. » Lorsque le prêtre consacre les 

éléments, leur substance change, et le pain et le vin deviennent le corps, le sang, l’âme et la divinité de 



 

31 

Christ. D’après ce qu’enseigne l’Église catholique, les participants prennent effectivement part au corps 

de Christ. Elle prétend que tel est le sens de l’enseignement de #Jean 6:32-58.  

 

John O’Brien, un catholique romain, a déclaré ceci : « La messe, accompagnée de ses vêtements colorés 

et de ses cérémonies spectaculaires, est une reproduction dramatique, sans effusion de sang, du sacrifice 

de Christ au Calvaire {635}. » Un théologien catholique romain assimile l’eucharistie au salut, en disant : 

« Jésus s’offre donc lui-même, dans son corps et son sang, comme un don pour le salut {636}. »  

 

Une telle opinion est éminemment problématique. 1° Elle suggère que l’œuvre de Christ serait restée 

inachevée, et qu’il conviendrait donc de continuer le sacrifice de Christ au cours de la messe. Or, Christ 

a déclaré que son œuvre était accomplie (#Jn 19:30), ce qu’on retrouve aussi sous la plume de l’auteur 

de l’épître aux Hébreux (#Hé 10:10-14). 2° Si l’on accepte la logique de cet argument, le corps physique 

de Christ devrait être omniprésent sur terre. Or, le corps humain de Christ ne se trouve nulle part ailleurs 

qu’au paradis (#Ac 7:56). 3° En instituant la Cène, Christ a utilisé une figure de style commune - la 

métaphore - « ceci est mon corps …  mon sang » - en faisant allusion au pain et à la coupe. Il était 

physiquement présent et, par conséquent, distinct de ces éléments lorsqu’il les a désignés comme étant 

son corps et son sang. De même, dans le passage de #Jean 6, Jésus s’est servi d’une autre métaphore 

puissante (« mangez ma chair …  buvez mon sang ») sans autre but que d’illustrer de façon frappante la 

relation au salut dont les croyants peuvent jouir avec lui. Prétendre que ces expressions sont à prendre 

dans un sens littéral revient à faire violence aux principes fondamentaux de l’herméneutique. 4° Pour 

les Juifs, il était interdit de boire le sang (#Lé 17:10-16), et pourtant c’est ce que Jésus aurait exigé d’eux 

si cette interprétation de la transsubstantiation avait été l’intention de Christ.  

 

Consubstantiation. Le point de vue luthérien s’appelle la consubstantiation, signifiant que le corps et 

le sang sont effectivement présents dans les éléments du pain et du vin, mais ils ne se transforment pas 

littéralement en corps et en sang, ce qu’enseigne la doctrine catholique romaine. Pour souligner la 

présence de Christ dans les éléments, les luthériens utilisent les termes « dans, avec et sous », pour 

exprimer la présence réelle du corps et du sang de Christ. Pour illustrer cela, Martin Luther parlait d’une 

barre de fer plongée dans le feu de la forge : la chaleur pénètre la barre, mais elle reste de fer {637}.  

 

Les luthériens diffèrent également des catholiques romains en ce sens qu’ils rejettent la notion 

d’eucharistie comme perpétuation du sacrifice de Christ. Luther soulignait cependant qu’en « prenant 

part aux sacrements, on en retirait un bénéfice réel - le pardon des péchés et la confirmation de sa foi. 

Bénéfice rendu possible non pas grâce aux éléments contenus dans le sacrement mais lorsqu’une 

personne reçoit la Parole par la foi {638}. »  

 

Cette conception luthérienne de l’eucharistie pose cependant problème car elle ne reconnaît pas la 

déclaration de Jésus à propos de son corps comme étant une simple figure de style.  

 

Position réformée. On l’appelle aussi la position calviniste du fait que ceux qui la défendent proviennent 

des Églises réformées (entre autres) qui suivent Calvin sur cette question. Ils rejettent donc absolument 

la notion de présence réelle et se rapprochent par conséquent sur ce point de ceux qui n’y voient qu’un 

mémorial. Or, cette opinion insiste sur « l’œuvre spirituelle présente de Christ ». Calvin enseignait que 

Christ était « présent et qu’on pouvait jouir de sa personne tout entière, corps et sang ». Il soulignait la 

communion mystique du croyant avec toute la personne du Rédempteur … . Bien que le corps et le sang 

de Christ soient absents, puisqu’ils ne se trouvent réellement qu’aux cieux, ils sont capables de 

communiquer au croyant une influence vivifiante {639} ». Par la présence mystique de Christ dans les 

éléments, la grâce se communique au participant par les éléments ; de plus, c’est une grâce semblable à 

celle qu’on reçoit au travers de la Parole et en fait, elle contribue à accroître l’efficacité de celle-ci {640}.  

 

Le problème de cette conception c’est que l’Écriture ne contient aucun verset suggérant que la grâce soit 

ainsi communiquée au croyant.  

 

Point de vue du mémorial. On l’appelle aussi le point de vue de Zwingli, car le réformateur suisse, 

Ulrich Zwingli (1484-1531) est considéré comme celui qui a fortement défendu ce concept contre 



 

32 

d’autres qui prévalaient à son époque. Contrairement à Calvin, Zwingli enseignait que l’eucharistie 

n’apportait pas la présence réelle de Christ mais seulement une communion spirituelle avec Christ à 

ceux qui la partageaient dans la foi. Le point essentiel du concept du mémorial, c’est que pain et vin 

sont seulement figuratifs ; ils commémorent la mort de Christ. Alors que Zwingli reconnaissait que les 

communiants jouissaient de la présence spirituelle de Christ, les anabaptistes rejetaient l’idée d’une 

quelconque présence de Christ dans la Cène, présence qu’ils ne voyaient pas non plus ailleurs. Le point 

de vue du mémorial souligne que le communiant démontre par cette activité symbolique qu’il met sa foi 

en la mort de Christ.  

 

Le concept du mémorial peut se défendre par de nombreux passages de l’Écriture. Leur examen révèle 

le sens de la Cène. Il s’agit bien d’une commémoration de sa mort (#1Co 11:24, 25) : la déclaration 

récurrente « en mémoire de moi » souligne sans conteste que le pain symbolise son corps parfait offert 

en sacrifice pour les péchés (#1P 2:24) et le vin représente son sang, versé pour le pardon des péchés 

(#Ep 1:7). C’est une proclamation de la mort de Christ, faite dans l’attente de son retour (#1Co 11:26) : 

c’est un regard en arrière vers cet événement historique qu’est la croix tout en attendant son futur retour 

(#Mt 26:29). C’est une communion des croyants, les uns avec les autres (#1Co 10:17) : ils mangent et 

boivent les mêmes éléments symboliques, en se concentrant sur la foi en Christ qu’ils partagent.  

 

Le baptême  

 

Signification. Le baptême néotestamentaire trouve son origine dans le commandement de Christ de faire 

des disciples et de les baptiser (#Mt 28:19). À l’origine de cette ordonnance, un certain ordre est à 

respecter. La première action est de faire des disciples, qui ensuite peuvent être baptisés. C’est l’ordre 

des choses tel que le décrit le livre des Actes. Pierre a ordonné à ceux qui l’écoutaient de se repentir 

d’abord, puis de recevoir le baptême (#Ac 2:38). Seuls ceux qui écoutent l’Évangile, le comprennent et 

y répondent par la foi et la repentance peuvent légitimement être baptisés. C’est pourquoi les gens 

recevaient d’abord la Parole puis passaient par les eaux du baptême (#Ac 2:41). Ceux qui ont répondu 

au message de Philippe ont premièrement cru, puis ils ont été baptisés (#Ac 8:12), ce qui est le cas de 

l’Éthiopien (#Ac 8:38), de Paul (#Ac 9:18), des Gentils à Césarée (#Ac 10:48), de Lydie (#Ac 16:14, 

15), du geôlier de Philippes (#Ac 16:32, 33), et de Crispus (#Ac 18:8). Toutes ces références bibliques 

indiquent que le baptême suit la foi ; repentance et foi doivent précéder l’ordonnance du baptême.  

 

Le baptême constitue l’identification. Le baptême néotestamentaire comprend l’identification du 

croyant à Christ dans sa mort et sa résurrection. Être baptisé au nom de Christ (#Ac 2:38) souligne que, 

par ce rite, le croyant s’associe à Christ. Bien que #Romains 6:4, 5 parle du baptême du Saint-Esprit, et 

non du baptême d’eau, le passage illustre néanmoins le sens du baptême d’eau. C’est une déclaration 

publique de l’union du croyant avec Christ par la foi dans sa mort et sa résurrection.  

 

Conceptions du baptême {641}. 1° Moyen de recevoir la grâce du salut (régénération baptismale).  

 

« Cette vision du baptême en fait un moyen par lequel Dieu communique sa grâce du salut, dont le 

résultat est la rémission des péchés. En éveillant ou en affermissant la foi, le baptême réalise une 

purification régénératrice {642}. » Pour les catholiques romains, la foi n’est pas indispensable ; le rite en 

lui-même suffit, pourvu qu’il soit respecté dans sa forme. Les luthériens, pour leur part, pensent que la 

foi constitue un préalable incontournable. Les enfants doivent donc recevoir le baptême, ayant peut-être 

une foi inconsciente ou encore la foi de leurs parents.  

 

   2° Signe et sceau de l’alliance. C’est le point de vue des églises réformées et presbytériennes. Les 

sacrements du baptême et de la Cène sont « les signes et les sceaux de quelque chose d’intérieur et 

d’invisible au moyen desquels Dieu œuvre en nous par la puissance du Saint-Esprit … . À l’instar de la 

circoncision dans l’Ancien Testament, le baptême nous assure les promesses de Dieu … . L’acte du 

baptême est en même temps le moyen de mettre en œuvre l’alliance et un signe du salut {643}. »  

 

   3° Symbole de notre salut. Les baptistes, entre autres confessions, n’y voient que le signe extérieur 

d’un changement intérieur. Il sert de témoignage public de la foi en Christ. « Il ne produit aucun 



 

33 

changement spirituel dans celui qui est baptisé … . Le baptême ne permet pas de recevoir des 

bénédictions ou des avantages {644}. » De plus, seuls des croyants peuvent le recevoir. Par conséquent, 

cette troisième conception est la seule à défendre l’idée que seuls des croyants doivent recevoir le 

baptême. Les deux premières conceptions affirment que les enfants (les bébés) doivent ou devraient être 

baptisés, tout comme les adultes convertis.  

 

Mode. Certaines différences de longue date persistent au sujet du mode d’administration du baptême. 

Une partie du problème provient de ce que le mot baptême n’a en fait jamais été traduit, puisqu’il a été 

incorporé au français par translittération du mot grec baptisma (du verbe baptizo). On distingue trois 

manières de baptiser aujourd’hui : par aspersion, par effusion et par immersion. Voici comment chacun 

défend son propre rite baptismal {645}.  

 

   1° Effusion ou déversement d’eau. Cette méthode était pratiquée traditionnellement en faisant couler 

de l’eau trois fois sur la tête du baptisé - une fois pour chacune des personnes de la Trinité. Elle est 

censée être celle qui illustre le mieux comment le Saint-Esprit est donné à quelqu’un (#Ac 2:17, 18). 

Des expressions telles que « descendirent dans l’eau » (#Ac 8:38) et « sortait de l’eau » (#Mr 1:10), dit-

on, peuvent aussi bien faire allusion à une effusion qu’à l’immersion. La Didach, ouvrage du début du 

deuxième siècle, déclare : « Quant au baptême, baptisez ainsi : après avoir proclamé tout ce qui précède, 

baptisez au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit dans de l’eau vive (courante). Mais, si tu n’as pas 

d’eau vive, baptise dans une autre eau ; si tu ne peux pas (baptiser) dans l’eau froide, que ce soit dans 

l’eau chaude. Si tu n’as ni l’une ni l’autre, verse trois fois de l’eau sur la tête au nom du Père, du Fils et 

du Saint-Esprit {646}. » Ceci sous-entend que l’Église primitive, bien que procédant par immersion, 

permettait l’effusion. Il semble d’ailleurs que ces deux méthodes coexistaient dès le deuxième siècle.  

 

Cette méthode s’appuie également sur des illustrations primitives du baptême, où l’on voit le candidat 

au baptême debout dans l’eau, en face du pasteur qui lui fait couler de l’eau sur la tête. Finalement, lors 

des baptêmes célébrés dans les maisons de Corneille (#Ac 10:48) et du geôlier de Philippes (#Ac 16:33), 

il semble plus probable que le baptême par effusion ait été utilisé plutôt que le baptême par immersion.  

 

   2° Aspersion ou quelques gouttes sur la tête. Pendant les premiers siècles, on réservait l’aspersion à 

ceux qui étaient trop affaiblis physiquement voire malades, pour recevoir publiquement le baptême par 

immersion. L’aspersion ne s’est généralisée qu’au XIIIe siècle. On cite souvent deux précédents pour 

justifier l’aspersion. Dans l’Ancien Testament, les Lévites étaient purifiés par une simple aspersion 

d’eau (#No 8:5-7; 19:8-13). #Hébreux 9:10 appelle « baptême » (dans le texte grec, baptismois) ces 

purifications rituelles (traduites par « ablutions » dans la version NEG). Au IIIe siècle, Cyprien a déclaré 

que la quantité d’eau, pas plus que la méthode du baptême, n’avaient d’importance pour obtenir la 

purification des péchés ; ce qui comptait, c’était que le bénéficiaire le reçoive d’une foi sincère, quelle 

que soit la façon.  

 

   3° Par immersion. Tout le monde s’accorde pour dire que l’Église primitive recourait au baptême par 

immersion. Une étude lexicale du mot baptizô indique que cela signifie « plonger, immerger {647} ». 

Oepke indique que baptizô signifie « immerger » et montre que le mot a le sens de « couler un navire », 

de « s’embourber », de « se noyer » et de « périr » {648}. Ce sens originel est en harmonie avec la Parole : 

Jésus a été baptisé « dans le Jourdain » et il « sortait de l’eau » (#Mr 1:9, 10 ; voir #Ac 8:38). D’un 

autre côté, il existe en grec d’autres mots signifiant aspersion et faire couler qui n’apparaissent pas au 

sujet du baptême.  

 

Les nombreuses piscines qui existaient à Jérusalem ont probablement été utilisées pour baptiser par 

immersion les groupes de personnes comme les 3 000 convertis au jour de la Pentecôte (#Ac 2:41). On 

sait aussi que les prosélytes du judaïsme s’immergeaient sans l’aide de personne, et que l’immersion se 

pratiquait très couramment par l’Église primitive. L’immersion illustre le mieux la mort et la 

résurrection avec Christ, comme le décrit #Romains 6.  

 

Baptême des jeunes enfants. Le baptême des jeunes enfants, pratiqué par les églises catholiques 

romaines, anglicanes, presbytériennes, méthodistes et luthériennes, est soutenu pour plusieurs raisons. 



 

34 

Il est relié à la théologie de l’alliance. À l’instar des enfants de la nation d’Israël, qui sont circoncis et 

par ce moyen introduits dans la communauté des croyants, les enfants reçoivent le baptême pour la 

même raison : ils sont ainsi intégrés dans la communauté. Il est relié au salut familial (voir #Ac 16:15, 

31, 33, 34; 18:8). Certains comprennent la phrase « lorsqu’elle eut été baptisée, avec sa famille » (#Ac 

16:15) comme comprenant le baptême des enfants {649}.  

 

 ————   

 

 

LES RAISONS DE L’EXISTENCE DE L’ÉGLISE  

 

 

On distingue deux grandes raisons de l’existence de l’Église : lorsqu’elle est rassemblée, elle permet le 

ministère dispensé au corps et, lorsqu’elle est dispersée, c’est pour atteindre le monde entier {650}. Il est 

important de faire cette distinction entre ces deux buts. D’un côté, l’Église se rassemble en un corps de 

croyants au sein duquel chacun accomplit un ministère pour autrui ; d’un autre côté, l’Église sert à la 

diffusion de l’Évangile en faveur des incroyants du monde entier. Ces deux buts doivent rester distincts : 

l’Église se doit d’exercer son ministère autant en direction des incroyants que des croyants. Chaque 

objectif entraîne un nombre de fonctions spécifiques.  

 

Rassemblement : ministères en faveur du corps des croyants  

 

La raison pour laquelle l’Église doit se rassembler, c’est que cela contribue à sa maturité (#Ep 4:13). 

De nombreuses activités sont prévues au sein de l’Église rassemblée qui vise ce résultat.  

 

Enseignement. Le mot enseignement (du grec didachē) est synonyme de « doctrine ». L’enseignement 

est un facteur important d’édification, et il tenait une place prépondérante dans l’Église 

néotestamentaire. Les membres de l’Église primitive se consacraient fidèlement {651} à l’enseignement 

des apôtres (#Ac 2:42). Ils enseignaient la doctrine de la résurrection de Christ (#Ac 4:2) ; 

l’enseignement était dispensé en permanence, dès que l’occasion s’en présentait (#Ac 5:21, 25), à tel 

point que toute la ville de Jérusalem était saturée de l’enseignement du Christ et de son œuvre expiatoire 

(#Ac 5:28). Le cœur de leur message était que Jésus était bien le Messie tant attendu (#Ac 5:42; 17:3). 

L’enseignement dispensé aux nouveaux croyants contribuait à leur maturité (#Ac 11:26; 15:35).  

 

Quand Paul enseignait, il gardait toujours en tête son objectif : faire du croyant un homme mûr en Christ 

(#Col 1:28) ; c’est pourquoi l’enseignement ne devait jamais s’arrêter et devait se perpétuer de 

génération en génération (#2Ti 2:2). Si on négligeait de le faire, ou si le croyant restait fermé à 

l’enseignement, c’était le signe infaillible d’immaturité spirituelle (#Hé 5:12). Un simple regard dans 

une concordance révèle l’importance de l’enseignement dans le Nouveau Testament.  

 

Communion fraternelle. Outre l’enseignement, l’Église néotestamentaire avait recours aux autres dons 

spirituels pour accomplir son ministère à l’égard du corps. Cette relation au sein du corps de Christ se 

comprend dans l’expression « les uns les autres » (voir #Ro 12:5, 10, 16; 13:8; 14:13, 19; 15:5, 7, 14).  

 

Cela souligne également l’importance de la communion fraternelle lors des rassemblements de l’Église. 

Les croyants prenaient part aux souffrances les uns des autres (#Ac 4:23; 5:41), étaient unis les uns aux 

autres (#Ac 2:46; 4:31; Ph 2:1-4), étaient en communion dans le ministère (#Ac 4:31), dans la prière 

(#Ac 2:14, 42; 4:31; 12:5, 12; 13:3; 16:25), lors de la Cène (#Ac 2:14), ainsi que pendant les agapes 

(#Ac 2:46). Il est intéressant de remarquer que cette communion fraternelle existait au quotidien (#Ac 

2:46). Cette communion exigeait aussi de soutenir matériellement la veuve et l’orphelin, de même que 

les indigents appartenant à leur famille (#1Ti 5:8; Ja 1:27).  

 

Adoration. L’adoration fait partie intégrante de la vie de l’Église rassemblée. Bien des éléments déjà 

évoqués sont un reflet de l’adoration (par ex., la Cène). Dès le début, la prière a pris une place 



 

35 

prépondérante dans l’adoration de l’assemblée. Lorsque des frères en Christ se trouvaient dans le besoin, 

l’Église intercédait (#Ac 12:5, 12). La lecture de l’Écriture constituait l’un des moments-clés des 

rassemblements (#Ac 4:24-26; 1Ti 4:13; 2Ti 3:15-17). Sans doute retrouvait-on ici la façon dont se 

déroulaient les offices dans les synagogues, qui accordaient beaucoup d’importance à la lecture et à 

l’explication de l’Écriture {652}. Les chants, en tant qu’expression d’une adoration sincère et enthousiaste 

n’étaient jamais négligés (#Ac 16:25; 1Co 14:26; Ep 5:19; Col 3:16).  

 

Dispersion : ministères en faveur du monde entier  

 

L’Église néotestamentaire ne se contentait pas de diffuser l’Évangile à l’intérieur d’un bâtiment qui 

accueillait ses rassemblements, mais avait l’ambition de répandre la Bonne Nouvelle jusqu’aux confins 

du monde. Le commandement fondamental de l’évangélisation dans le monde entier se trouve dans 

#Matthieu 28:18-20. La mission de l’Église dans le monde est de faire des disciples (des personnes qui 

apprennent), de les baptiser et de les introduire dans la communauté des croyants. Le ministère 

d’évangélisation n’était pas réservé à quelques heureux élus, mais c’était le travail de tout croyant, même 

du plus humble (#Ac 8:4). Le message central de l’Église primitive, c’était de proclamer Christ (#Ac 

8:5, 12, 35; 9:20; 11:20) ; de plus, elle portait ce message au-delà des frontières d’Israël, et faisait fi des 

barrières culturelles jusqu’alors si solidement dressées entre les peuples (#Ac 10:34-43; 11:20; 14:1). 

De ce fait, beaucoup de gens se convertissaient (#Ac 2:41; 4:4; 5:14; 6:1; 8:12; 10:48; 11:24; 13:48; 

14:1, 21).  

 

La question concernant la nature de l’Évangile a donné lieu à de longues controverses. Cependant, le 

Nouveau Testament parle peu de la responsabilité sociale des chrétiens dans le monde. #Galates 6:10 

souligne que les croyants doivent se porter assistance et pratiquer « le bien envers tous, et surtout envers 

les frères en la foi ». Le message de Paul dans Actes fait apparaître que le plus important, c’est de croire 

que Jésus est bien le Christ (#Ac 16:31). Ainsi, dans #1Corinthiens 15:1-4, Paul révèle l’essence de 

l’Évangile : la foi en la mort et en la résurrection de Christ.  

 

 ————   

 

 

ESCHATOLOGIE : DOCTRINE DES CHOSES DE LA FIN 

 

 

 

L’étude relativement récente des choses de la fin a fréquemment provoqué des divisions parmi les 

chrétiens à travers l’Histoire. Des systèmes d’interprétation différents (comme le prémillénarisme, le 

postmillénarisme et l’amillénarisme) ont influencé d’autres domaines de la théologie outre 

l’eschatologie. Il existe cependant de nombreux points d’accord entre les croyants sur le sujet. Les 

chrétiens ont toujours été d’accord entre eux quant à l’explication de la mort, la présence immédiate du 

croyant avec le Seigneur, l’espérance du retour de Christ, la résurrection, le jugement et l’éternité. Voici 

maintenant une explication des points d’accord entre chrétiens sur le sujet, suivie d’une présentation des 

domaines controversés.  

 

* * *  

 

LE CIEL, L’ENFER, LA RÉSURRECTION ET LES JUGEMENTS  

 

 

La mort  

 

La mort est une réalité qui concerne absolument tous les membres de la race humaine (#Hé 9:27). Quand 

la Bible évoque la mort, elle fait référence à la mort du corps physique, et non de l’âme. Le corps peut 

mourir mais l’âme, le principe de la vie humaine, est éternelle (#Mt 10:28; Lu 12:4, 5). À certaines 



 

36 

occasions, la Bible emploie le mot grec psuche (âme ou vie) pour décrire la mort (#Jn 12:25; 13:37, 

38), mais même dans ces passages, la mort ne concerne que le corps et non la nature immatérielle de 

l’homme. La mort peut donc se définir comme la fin de la vie physique provoquée par la séparation 

entre l’âme et le corps (voir #Ja 2:26) {653}.  

 

Étant donné que le corps a été créé à partir de poussière, à la mort, le corps retourne à la poussière (#Ge 

3:19). La mort physique est le salaire du péché. Par le péché d’Adam dans le jardin d’Éden, la mort s’est 

étendue sur tous les hommes, parce que tous ont péché ; personne n’est exempté (#Ro 5:12). La mort 

est le salaire du péché (#Ro 6:23; 1Co 15:56).  

 

La mort, cependant, ne doit pas se comprendre comme l’annihilation totale. Une fois le corps mort, la 

vie continue, celle du croyant comme celle de l’incroyant. #Luc 16:19-31 trace un portrait de la 

continuité de l’existence de Lazare et de l’homme riche après leur mort. Lazare, le pauvre mendiant, vit 

dans le bonheur éternel, décrit comme étant le « sein d’Abraham » (#Lu 16:22), alors que l’homme 

riche connaît le tourment perpétuel dans l’Hadès (#Lu 16:23). Pour le croyant, la mort signifie « quitter 

ce corps et demeurer auprès du Seigneur » (#2Co 5:8). Paul désirait la mort pour « être avec Christ » 

(#Ph 1:23).  

 

La mort pour les croyants en Christ est source d’espérance, et ce, pour de nombreuses raisons.  

 

La mort est un gain. Paul ne craignait pas la mort. S’il vivait, c’était pour vivre dans la communion et 

le service pour Christ ; s’il allait mourir, cela lui serait avantageux. Il prononça ces paroles surprenantes : 

« La mort m’est un gain » (#Ph 1:21). Aux yeux de Paul, la mort « ne pouvait en aucune manière le 

séparer de Christ (voir #Ro 8:38, 39) …  La relation avec Christ continue après la mort. La vie qui est 

en Christ n’est donc pas détruite par la mort ; elle est en fait enrichie et accrue par la mort {654} ».  

 

Jésus a invalidé la puissance dont Satan disposait grâce à la mort. Par sa mort et sa résurrection, Jésus 

a détruit la puissance de la mort. Par son incarnation, Jésus a revêtu l’humanité, il est mort pour expier 

les péchés du monde et il a ainsi vaincu l’adversaire qui avait la puissance de la mort. #Hébreux 2:14 

dit : « Il a également participé au sang et à la chair, afin que par la mort il rende impuissant celui qui 

avait la puissance de la mort, c’est-à-dire le diable. » Le terme traduit par « rendre impuissant » signifie 

« rendre inopérant, anéantir, rendre inefficace ou inutile, réduire à l’impuissance comme s’il n’existait 

plus {655} ». Ceux qui étaient sous l’esclavage de la peur de la mort ont été libérés (#Hé 2:15).  

 

Jésus a dit : « Je suis la résurrection et la vie ; celui qui croit en moi vivra, même s’il meurt, et quiconque 

vit et croit en moi ne mourra jamais » (#Jn 11:25, 26). Cela semble contradictoire ; cependant, Jésus 

fait ici référence à la distinction entre la partie physique et immatérielle de l’homme. La première 

déclaration reconnaît la mort du corps physique, qui va effectivement au tombeau. Mais la deuxième 

déclaration évoque la nature spirituelle de l’homme, son âme et son esprit. Ceux-ci ne mourront jamais. 

Ceux qui croient que Jésus-Christ a porté leur péché ne mourront jamais spirituellement. Le corps s’en 

va dans la terre, et attend la résurrection, mais l’âme et l’esprit - l’essence véritable de la personne - s’en 

vont auprès du Père dans le ciel. Jésus déclare ceci dans les termes les plus forts, en utilisant la double 

négation dans le texte grec : « Quiconque vit et croit en moi ne mourra jamais - en aucune façon ou m » 

(traduction de l’auteur). Salomon aussi reconnaissait la pérennité de la personne par son esprit : « avant 

que la poussière retourne à la terre comme elle y était, et que l’esprit retourne à Dieu qui l’a donné » 

(#Ec 12:7).  

 

Jésus a vaincu la mort. Par sa mort et sa résurrection, Christ a vraiment conquis la mort (#1Co 15:25, 

26). L’Écriture dit que la mort sera abolie, ce qui signifie que le Seigneur mettra un terme à l’existence 

de la mort {656}. Elle n’existera plus. Par la victoire de Christ, les croyants deviennent immortels (#1Co 

15:53). Cette vérité sera consommée quand les croyants recevront leur corps glorieux. Alors 

s’accomplira la prophétie d’Ésaïe : « Il engloutit la mort pour toujours » (#Esa 25:8 ; voir #1Co 15:54). 

La mort avait du pouvoir à cause du péché, mais Christ a vaincu le péché et donc, par cette victoire, il a 

aussi vaincu la mort. C’est pourquoi Paul s’exclame : « Ô mort, où est ta victoire ? Ô mort, où est ton 

aiguillon ? » (#1Co 15:55). Cette vérité apporte au croyant victoire et persévérance (#1Co 15:57, 58).  



 

37 

 

Notre tente est détruite. Cette image de la mort dans les Écritures évoque une tente qui s’effondre. Paul 

dit : « Nous savons en effet, que si cette tente où nous habitons sur la terre est détruite, nous avons dans 

le ciel un édifice qui est l’ouvrage de Dieu, une demeure éternelle qui n’a pas été faite de main 

d’homme » (#2Co 5:1). L’image d’une tente suggère « ce qui est temporaire et précaire ; c’est une image 

courante pour parler de la vie terrestre et des limites du corps physique {657} ». Quand nous quitterons 

cette terre pour aller au ciel, nous laisserons derrière nous notre demeure temporaire et nous recevrons 

notre demeure éternelle, « un édifice qui est l’ouvrage de Dieu, une demeure éternelle qui n’a pas été 

faite de main d’homme ».  

 

Nous levons l’ancre. Une autre image évoquant la mort parle de lever l’ancre d’un navire. Paul avait 

des sentiments mélangés ; d’un côté, il sentait qu’il était nécessaire qu’il reste et serve les Philippiens 

(#Ph 1:24) ; mais dans son for intérieur, il sentait une émotion profonde, « le désir de m’en aller et d’être 

avec Christ, ce qui de beaucoup, est le meilleur » (#Ph 1:23). Partir (analuo) signifie « défaire, 

relâcher ». On en parle pour évoquer un navire qui largue les amarres {658}. Cela signifie lever l’ancre 

pour s’élancer vers une nouvelle destination. À la mort, le croyant lève l’ancre et s’en va vers une 

destination meilleure - le ciel.  

 

Christ nous accueille. Lorsque le sanhédrin a fait lapider Étienne, ce dernier « fixa les regards vers le 

ciel et vit la gloire de Dieu et Jésus debout à la droite de Dieu » (#Ac 7:55). Jésus est assis à la droite du 

Père dans le ciel (#Hé 1:3). Mais lorsqu’un croyant meurt, Jésus se lève de son trône et il accueille son 

serviteur au paradis !  

 

Les croyants seront avec Christ. Jésus a promis au larron crucifié à côté de lui : « Je te le dis en vérité, 

aujourd’hui tu seras avec moi dans le paradis » (#Lu 23:43). Ces paroles de Jésus sont fortes. Le mot 

« aujourd’hui » est placé en position emphatique dans le texte grec. Aujourd’hui …  ce jour même, le 

larron repenti connaîtrait la félicité céleste. Son corps entrerait au tombeau, mais spirituellement, dans 

l’essence de sa personne, il entrerait au paradis.  

 

« Avec moi » est une merveilleuse expression car elle souligne la réalité de la communion avec Christ. 

Celui qui avait passé sa vie avec les voleurs et les bandits allait maintenant vivre dans une communion 

éternelle avec le Sauveur lui-même. #Apocalypse 21:3 reproduit le même tableau. La même préposition 

(meta), traduite par « avec », se retrouve dans #Apocalypse 21:3 : « Voici le tabernacle de Dieu avec 

les hommes ! Il habitera avec eux, et ils seront son peuple, et Dieu lui-même sera avec eux. » Dieu lui-

même sera pour toujours dans une éternelle communion avec son peuple.  

 

Le ciel  

 

Tous les théologiens chrétiens orthodoxes sont d’accord sur la réalité de deux destinées éternelles 

différentes, réservées aux anges et aux hommes : le ciel et l’enfer.  

 

Le mot ciel dans l’Ancien Testament (en hébreu shamayim) signifie « haut, élevé {659} », alors que le 

grec du Nouveau Testament ouranos veut simplement dire « ciel » et il provient probablement d’une 

racine qui signifie « couvrir » ou « englober {660} ». Bref, le mot signifie « ce qui se trouve en haut {661} ».  

 

Le mot ciel a trois sens différents dans la Bible {662}.  

 

Le ciel atmosphérique. Le ciel peut servir à décrire la troposphère - l’espace entourant la terre et 

s’étendant à une hauteur d’environ 10 km. C’est du ciel atmosphérique que la terre reçoit la rosée (#De 

33:13), le givre (#Job 38:29), la pluie et la neige (#Esa 55:10), le vent (#Job 26:13), et le tonnerre (#1S 

2:10). Les nuages sont dans le ciel atmosphérique (#Ps 147:8), et les oiseaux le parcourent (#Ge 1:20). 

Étant donné que ces éléments indispensables à la vie sur terre - rosée, pluie, neige, vent - viennent du 

« ciel », ils servent à nous rappeler que ce sont des libéralités consenties par Dieu {663} (voir #Mt 5:45).  

 



 

38 

Le ciel céleste. Ciel s’emploie également pour décrire les régions célestes - où se trouvent le Soleil, la 

Lune, les étoiles et les planètes. Dieu créa l’univers (#Ge 1:1; Ps 33:6), et il a placé ces luminaires dans 

le ciel (#Ge 1:14).  

 

L’habitation de Dieu. C’est probablement ce à quoi Paul faisait référence lorsqu’il parla du « troisième 

ciel » (#2Co 12:2). Jean (#Ap 4:1) fut enlevé au ciel où Dieu habite. C’est le lieu spécifique où Dieu 

habite, comme le Seigneur Jésus l’indique dans l’introduction de son modèle de prière : « Notre Père 

qui es aux cieux » (#Mt 6:9). Dieu siège sur un trône dans le ciel (#Ps 2:4; Esa 66:1) ; c’est de là qu’il 

prononce ses jugements (#Ge 19:24; Jos 10:11) ; mais les bénédictions divines viennent aussi du ciel 

(#Ex 16:4). Du haut du ciel, Dieu regarde son peuple (#De 26:15) ; c’est de là qu’il entend les prières 

(#Ps 20:6) ; il vient du ciel (#Ps 144:5). C’est également au ciel que les plans souverains de Dieu ont 

été établis (#Ps 119:89).  

 

La Bible parle des habitants du ciel. Dans l’Ancien Testament, le croyant attendait impatiemment le 

règne à venir du Messie. Pour les Juifs, il n’y avait que deux âges, le présent et « l’âge à venir » - ce 

dernier étant celui du règne du Messie sur terre. Les prophètes avaient beaucoup à dire au sujet du règne 

à venir du Messie (voir #Esa 9:6, 7; 11:1-16; 25:1-27:13). Bien qu’on ne puisse pas trouver grand-

chose au sujet du ciel dans l’Ancien Testament, les saints de l’Écriture sont décrits comme partant au 

ciel le jour de leur mort. Voici une expression récurrente : « Et il fut recueilli auprès de son peuple » 

(voir #Ge 25:8), ce qui suggère l’immortalité {664}. Dans l’Ancien Testament, les croyants n’attendaient 

pas l’ascension de Jésus pour entrer dans la présence de Dieu. C’est ce qu’on voit dans #Matthieu 17:1-

8, attendu que Moïse et Élie arrivaient de la présence de Dieu lors de la transfiguration de Christ. Pendant 

l’ère de l’Église, les croyants qui meurent entrent immédiatement en présence de Dieu au ciel (#Lu 

23:43; 2Co 5:8; Ph 1:23; 1Th 4:14).  

 

Le paradis. Le ciel est aussi appelé « paradis » (#2Co 12:4). Il est décrit comme un jardin, évoquant à 

l’origine les parcs du roi de Perse {665}. Il représente également le jardin d’Éden, création de Dieu (#Ge 

2:8-10). Le langage pittoresque employé révèle la beauté sans égale de ce jardin d’Éden. Ézéchiel 

envisage le jour futur où la terre sera restaurée dans la perfection du jardin d’Éden avant la chute (#Ez 

36:35), comme le fait aussi Ésaïe (#Esa 51:3).  

 

Le ciel intermédiaire. La promesse faite par Jésus au larron repentant sur la croix, « En vérité je te le 

dis, aujourd’hui même tu seras avec moi au paradis » (#Lu 23:43), révèle aussi le lieu de résidence des 

croyants avant qu’ils reçoivent leur corps ressuscité et glorieux et qu’ils vivent dans les nouveaux cieux 

et la nouvelle terre. On parle parfois de ce lieu comme du ciel intermédiaire (à la différence de l’état 

éternel, que sont les nouveaux cieux et la nouvelle terre) {666}.  

 

Même si les croyants ne reçoivent pas leur corps glorieux avant l’enlèvement, il est clair que les croyants 

posséderont quand même un corps dans le ciel intermédiaire. À la transfiguration, Moïse et Élie sont 

apparus avec Christ aux apôtres (#Mt 17:3, 4). Étant donné qu’ils ont été reconnus comme étant les 

prophètes en question, il est évident qu’ils étaient revêtus d’une forme corporelle. Ils sont apparus avec 

un corps. De même, dans le récit de Lazare et de l’homme riche (#Lu 16:19-31), Lazare est présenté 

comme étant couché à table, dans le style d’un banquet, à côté d’Abraham ; ceci indique qu’il avait une 

forme physique (#Lu 16:23). Après le martyre des croyants pendant la grande Tribulation, ils se 

souviennent de ce qui leur est arrivé et ils reçoivent des robes (#Ap 6:11), indiquant que dans le ciel 

intermédiaire, il existe une continuité entre ce que chaque personne était sur terre et ce qu’elle est dans 

le ciel intermédiaire.  

 

De nouveaux cieux et une nouvelle terre. Les nouveaux cieux et la nouvelle terre sont la destinée finale 

des croyants. Jean a vu les nouveaux cieux et la nouvelle terre descendre du ciel d’auprès de Dieu (#Ap 

21:1). Puisque le livre de l’Apocalypse se présente en ordre chronologique - la grande Tribulation (chap. 

#Ap 6:1-19:@), la seconde venue de Christ (#Ap 19:11-21), le millénium (#Ap 20:1-6), le jugement 

du grand trône blanc à la fin du millénium (#Ap 20:11-15), l’état éternel (chap. #Ap 21:1-

22:@) - certains en ont conclu qu’il n’existe aucun rapport entre le millénium et l’état éternel, 

particulièrement du fait qu’ils voient la terre être détruite à la fin du millénium.  



 

39 

 

Une question clé demeure : existe-t-il une continuité entre le millénium et l’état éternel ? Oui, et nous 

en avons une évidence solide. Il existe de nombreux rapports entre #Apocalypse 21:1-22:@ (l’état 

éternel) et des passages de l’Ancien Testament qui sont normalement associés seulement au millénium. 

Jean voit « un nouveau ciel et une nouvelle terre » (#Ap 21:1), passage qui, dans la chronologie de 

l’Apocalypse, décrit l’état éternel. Or, Ésaïe fait référence lui aussi aux « nouveaux cieux et à la nouvelle 

terre » (#Esa 65:17) et il évoque pourtant la construction de maisons, la plantation de vignes, le loup 

paissant à côté de l’agneau, de même que le lion mangeant de la paille comme un bœuf (#Esa 65:21-

25) {667}. La description de la rivière sortant du trône et de l’arbre de vie portant douze sortes de fruits 

(#Ap 22:1, 2) correspond à la description d’Ézéchiel (#Ez 47:1, 12), un passage habituellement associé 

au millénium.  

 

De nombreux liens existent entre les passages donnant des détails sur l’éternité dans #Apocalypse 21:1-

22:@ et des passages de l’Ancien Testament qui sont normalement restreints au millénium. L’Ancien 

Testament promettait que le royaume serait éternel (#Esa 9:7; 55:13; 59:21). Les mots « sans fin » et 

« pour toujours » ne peuvent se limiter aux mille ans. Le royaume est éternel. Dieu a révélé à Daniel que 

son royaume « ne sera jamais détruit …  il subsistera éternellement » (#Da 2:44). Le contexte de la 

succession des royaumes exige l’existence d’un royaume terrestre ; on ne peut pas en faire une allégorie 

d’un royaume céleste. Il a été révélé à Daniel dans une vison que le royaume serait une « domination 

éternelle » et que son règne « ne sera jamais détruit » (#Da 7:14). Jean anticipa lui aussi le royaume de 

Christ dans lequel « il régnera aux siècles des siècles » (#Ap 11:15). Le royaume que Christ établira 

sera permanent, éternel et terrestre. On ne peut le limiter à mille ans seulement. Ceci nécessite une 

continuité entre le millénium et la nouvelle terre pour l’éternité. Erwin Lutzer a fait la remarque 

suivante : « Il est raisonnable de présumer qu’il existe une continuité entre le royaume terrestre et le 

royaume des cieux éternel {668}. »  

 

La restauration de la terre. Pierre a prophétisé qu’il se produirait un événement cataclysmique sur la 

terre actuelle (#2P 3:10). À quoi Pierre faisait-il allusion ? Parlait-il de la destruction totale de cette 

terre ?  

 

Quand Dieu a créé la terre, il l’a créée pour l’humanité entière. L’homme avait reçu pour mission de 

régner sur la terre, dans un milieu parfait {669}. Lorsque Dieu a terminé sa création, il l’a qualifiée de 

« très bonne » (#Ge 1:31). Dieu n’a pas créé la terre très bonne pour simplement donner à Satan 

l’occasion de conduire l’humanité dans la rébellion contre Dieu, forçant ainsi Dieu à détruire le monde. 

Si tel était le cas, Satan pourrait à juste titre se targuer d’avoir remporté la victoire.  

 

« On a du mal à imaginer que Dieu anéantisse sa création originelle, car il donnerait ainsi l’impression 

que le diable a eu le dernier mot, puisqu’il aurait réussi à pousser Dieu à anéantir sa création originelle 

qualifiée de très bonne par Dieu lui-même (#Ge 1:31) {670}. »  

 

Grudem conclut que « #2Pierre 3:10 ne fait pas référence à la destruction de la terre mais à la 

purification des choses qui sont à la surface de la terre (c’est-à-dire une grande partie du sol et de tout 

ce qui se trouve sur le sol {671}) ». « La nouvelle terre pourra alors émerger, à la suite de ce baptême de 

feu élémentaire et judiciaire. Elle sera alors pure, belle et sainte. Toute tache de péché et toute trace du 

mal auront été effacées. La condition de la terre telle qu’elle était selon #Genèse 1:1 sera restaurée - avec 

un "A+" {672}. » D’autres tirent une conclusion similaire {673}. #Hébreux 1:12 décrit cet événement : 

« La terre et les cieux seront changés » (allagsontai). C’est ce même terme « changés » qui décrit la 

glorification du croyant dans #1Corinthiens 15:51 : « Tous, nous serons changés. » Le corps du croyant 

sera changé en un corps glorieux mais ce nouveau corps conservera une continuité avec l’ancien corps, 

la personnalité et la voix. La vieille terre sera rénovée mais non détruite ; il y aura une continuité entre 

la vieille terre et la nouvelle terre éternelle.  

 

Les Écritures anticipent la rénovation et la restauration glorieuses de cette terre qui deviendra une 

nouvelle terre (#Esa 51:3; Ez 36:35). La création attend elle aussi la restauration de la création déchue : 

« Aussi la création attend-elle avec un ardent désir la révélation des fils de Dieu » (#Ro 8:19). À cause 



 

40 

de la chute, « la création tout entière soupire et souffre les douleurs de l’enfantement » en attendant le 

jour du renouvellement dans le royaume de Christ sur la nouvelle terre (#Ro 8:20-22).  

 

Une nouvelle terre qui fait partie du ciel. Les nouveaux cieux et la nouvelle terre sont fréquemment 

évoqués ensemble (#Esa 65:17; 66:22; 2P 3:13; Ap 21:1). Puisque Dieu habite avec l’humanité 

rachetée sur la nouvelle terre, et puisque le ciel est la maison de Dieu, on peut en conclure que la nouvelle 

terre fait partie intégrante du ciel. Le ciel descend sur la nouvelle terre (#Ap 21:2, 3). Le dessein original 

de Dieu était de jouir de la communion avec l’humanité sur une terre immaculée ; ce dessein original 

sera réalisé lorsque le ciel descendra sur la nouvelle terre. « La nouvelle terre sera le ciel des 

chrétiens …  À la suite de la résurrection des corps, les croyants viendront régner avec Christ pendant 

le millénium. Après ces mille ans, nous vivrons pour l’éternité sur la nouvelle terre {674} ».  

 

Nous pouvons donc conclure que les références dans l’Ancien Testament qui évoquent le royaume de 

Christ ne devraient pas être limitées au millénium. Le règne de Christ sera éternel sur la nouvelle terre 

rénovée, laquelle deviendra le ciel du croyant. « Lorsque nous lisons les passages sur le royaume 

terrestre à venir, nous présumons qu’ils ne parlent pas du ciel. Mais puisque Dieu habitera avec son 

peuple sur cette nouvelle terre, ces passages de l’Écriture font effectivement référence au cie1 {675}. »  

 

L’environnement de la nouvelle terre. Lorsque Adam a péché, la terre a été maudite, ce qui a affecté 

toute la nature (#Ge 3:17-19) ; mais la nouvelle terre sera restaurée dans une perfection immaculée ; 

toute la nature sera restaurée. L’Arbre de la Vie sera sur la nouvelle terre et il sera accessible pour que 

tous en consomment les fruits, afin de rappeler constamment que les habitants de la nouvelle terre sont 

destinés à la vie éternelle (#Ap 22:2, 14). Le désert est dépeint comme se réjouissant du règne éternel 

du Messie et comme s’épanouissant en chantant les louanges de Jésus Christ le Roi (#Esa 35:1, 2). Le 

désert ne sera plus ; l’eau coulera en abondance sur la nouvelle terre (#Esa 35:6, 7). « La transformation 

du désert en une terre débordante d’eau n’est pas une simple allégorie poétique ; car à la fin des temps, 

aux jours de la rédemption, la nature elle-même partagera réellement la doxa gloire qui procédera de la 

manifestation de Dieu envers ses rachetés {676}. »  

 

Un fleuve d’eau de la vie coulera du trône de Dieu et de l’Agneau, avec l’Arbre de la Vie sur chacune 

de ses rives, et il portera douze sortes de fruits (#Ap 22:1, 2 ; voir #Ez 47:1, 2). Les collines seront 

couvertes de vignes abondantes ; les cultures produiront beaucoup de fruits (#Esa 30:23; 32:20; 65:21; 

Joe 3:18).  

 

Les agriculteurs et leur bétail jouiront de vastes pâturages (#Esa 30:23). Même les animaux jouiront de 

l’abondance de fourrage sur la nouvelle terre (#Esa 30:24), et ils auront beaucoup de place pour se 

promener (#Esa 32:20). Le monde animal sera docile et paisible pendant le millénium et sur la nouvelle 

terre. Aucun ne sera la proie de l’autre ; aucun ne sera carnivore (#Esa 11:6, 7; 65:25).  

 

Les activités sur la nouvelle terre. Ceux qui auront été fidèles dans leur service à Christ sur terre le 

serviront aussi dans le royaume, la nouvelle terre (#Mt 24:45, 46; 25:14, 19, 23). De plus, « il y aura au 

ciel un certain nombre d’activités qui feront suite à notre travail pour Christ ici sur terre {677} ». Les 

croyants seront occupés à juger et à régner, autant pendant le millénium que dans l’éternité sur la 

nouvelle terre (#Ro 5:17; 1Co 6:2, 3; Ap 22:5). Ceux qui auront souffert et persévéré pour Christ 

régneront avec lui (#2Ti 2:12) ; ceux qui auront quitté leur famille et qui auront tout sacrifié pour suivre 

Christ, recevront une plus grande récompense (#Mt 19:27-30; Lu 22:29, 30). Les croyants recevront 

l’autorité sur des villes (#Lu 19:11-19). Le mandat original de l’homme qui consistait à régner sur terre 

(#Ge 1:28), et qu’il a perdu à cause du péché, sera finalement accompli pendant le millénium et sur la 

nouvelle terre et ce, éternellement (#Ps 8:6-8). Les croyants ont reçu la promesse « qu’ils régneront pour 

l’éternité » (#Ap 22:5).  

 

En quoi consistera le service au ciel ? Plusieurs pensent qu’il y aura une continuité entre notre service 

sur cette terre et notre service sur la nouvelle terre. Wilbur Smith fait la remarque suivante : « Dans le 

ciel, nous aurons l’occasion de finir nombre de tâches utiles que nous avions rêvé d’accomplir sur la 

terre, mais que ni le temps ni la force, et ni les aptitudes ne nous avaient permis de réaliser {678}. » Erwin 



 

41 

Lutzer fait des commentaires similaires : « Il se peut très bien que notre fidélité sur la terre (ou notre 

infidélité) ait des répercussions dans l’éternité {679}. »  

 

Les martyrs de la Tribulation sont dépeints dans le ciel intermédiaire comme étant « devant le trône de 

Dieu et le servant nuit et jour dans son temple » (#Ap 7:15). Dans ce passage, « servir » a le sens 

d’adorer {680}. Nous trouvons ce mot avec un sens similaire dans #Apocalypse 22:3, où nous lisons que 

« ses serviteurs le serviront » dans le ciel. Dans d’autres passages, le terme a le sens de louange et de 

prière, et cela « inclura toutes les formes d’adoration divine {681} ». Les rachetés serviront le Seigneur de 

plusieurs manières différentes dans la gloire, mais toutes comporteront une part d’adoration, de louange 

et de reconnaissance.  

 

Sur terre, les activités seront variées - peut-être même similaires à celles de Noé et de ses fils le jour où 

ils sont descendus de l’arche sur une terre purifiée. Il faudra construire des demeures (#Esa 65:21), où 

il fera bon vivre en paix (#Esa 32:18) ; cultiver la terre (#Esa 30:23; 32:20), cultiver les vergers (#Esa 

65:21), et bien d’autres activités sans doute. Randy Alcorn conclut : « Nous formerons sur terre une 

immense communauté. Les dons, les compétences, les passions et les tâches attribués à chacun de nous 

par Dieu serviront non seulement à sa gloire et à notre bien, mais aussi au bien de la communauté tout 

entière. Dieu se réjouira de nous voir prospérer ensemble, d’une façon interdépendante, dans la culture 

continuellement créative de la nouvelle terre {682}. »  

 

Les relations avec les autres sur la nouvelle terre. Lorsque des croyants de l’Ancien Testament 

mouraient, on disait : « Et il fut recueilli auprès de son peuple » (#Ge 25:8; 35:29; 49:33), ce qui 

évoquait la réunion avec les membres de la famille des croyants dans le ciel. Lorsque le fils de David 

est mort, son père s’est lamenté ainsi : « J’irai vers lui mais il ne reviendra pas vers moi » (#2S 12:23). 

David reconnaissait ainsi qu’il serait réuni avec son fils dans le ciel. L’apôtre Paul a réconforté les 

Thessaloniciens qui étaient dans le deuil en leur rappelant que « les morts en Christ se lèveront les 

premiers. Ensuite, nous les vivants qui seront restés, nous serons tous ensemble enlevés avec eux sur les 

nuées, à la rencontre du Seigneur dans les airs, et nous serons toujours avec le Seigneur » (#1Th 4:16, 

17). À la résurrection, les croyants vivants seront réunis avec les croyants décédés pour jouir de la 

réunion et de la communion avec eux pour l’éternité.  

 

La connaissance se perpétuera dans l’éternité du ciel. Pierre, Jacques et Jean ont reconnu Moïse et Élie 

sur la montagne de la transfiguration (#Mt 17:3), ce qui suggère la reconnaissance et la continuité avec 

le passé. De même, dans l’histoire de l’homme riche et de Lazare, l’homme riche dans l’Hadès se 

souvenait de détails considérables de sa vie sur terre (#Lu 16:27, 28). Si ceux qui sont en enfer possèdent 

cette connaissance et ces souvenirs, c’est certainement vrai aussi pour ceux qui sont au ciel. Les 

membres des familles et les amis croyants se souviendront les uns des autres. De plus, cette connaissance 

sera plus complète (#1Co 13:12). Les membres des familles et les amis mangeront ensemble et ils seront 

en communion (#Mt 8:11; Lu 13:29; Esa 25:6). Tout cela indique la nécessité d’une continuité de la 

personnalité et de l’identité des croyants, comme Jésus l’avait promis à ses disciples : « Je ne boirai plus 

désormais de ce fruit de la vigne, jusqu’au jour où j’en boirai du nouveau avec vous dans le royaume de 

mon Père » (#Mt 26:29, italiques pour souligner). Il leur rappelait ainsi qu’ils conserveraient leur 

identité. Il existera une continuité avec leur vie terrestre - ils seront en mesure de se reconnaître au ciel. 

Quand Jésus a promis : « Plusieurs viendront de l’orient et de l’occident, et seront à table avec Abraham, 

Isaac et Jacob dans le royaume des cieux » (#Mt 8:11), il leur rappelait également qu’il se produirait 

une grande réunion de famille au ciel. Cela implique aussi que les croyants conserveront leur distinction 

raciale {683}. (Voir #Esa 2:2, 3; 9:1, 2; 60:3; 66:18, 22, 23; Za 2:11; Mi 4:1, 2.)  

 

Les relations avec Dieu sur la nouvelle terre. Dans l’Ancien Testament, les gens ne pouvaient pas 

s’approcher de Dieu (#Ex 19:16, 21) ni le voir (#Ex 33:20), mais sur la nouvelle terre, les croyants ont 

reçu la promesse qu’ils pourront voir Dieu (#Mt 5:8). Ils le verront quand ils auront revêtu leur corps 

glorieux (#Ap 22:4) et ils seront comme lui (#1Jn 3:2). Les rachetés jouiront d’une communion sans 

précédent avec Dieu {684} (#Ap 21:3). Tout comme Jésus avait une relation intime avec ses disciples sur 

la terre, les croyants auront une communion et un partenariat intimes avec le Seigneur lui-même. Les 

peines connues sur la terre disparaîtront dans le ciel ; et chaque larme sera essuyée {685}.  



 

42 

 

La nouvelle Jérusalem. Un sujet d’une importance considérable dans le débat sur le ciel est la nouvelle 

Jérusalem d’#Apocalypse 21:1-22:@. Bien que certains suggèrent que ce passage fait référence au 

millénium, il doit être considéré comme l’état d’éternité évoqué par la chronologie d’#Apocalypse 20.  

 

Dans #Apocalypse 21, la résidence éternelle des croyants est décrite comme « un nouveau ciel et une 

nouvelle terre » (#Ap 21:1). L’ancien ciel et l’ancienne terre sont rénovés par le feu (#2P 3:10) parce 

qu’ils ont été le lieu de la rébellion des hommes et des anges contre Dieu. Les croyants rachetés de tous 

les âges vivront dans la nouvelle Jérusalem. Bien que la nouvelle Jérusalem soit aussi le lieu où Christ 

est allé nous préparer une place (#Jn 14:2), c’est aussi le ciel de l’éternité.  

 

Les Gentils rachetés viendront dans la nouvelle Jérusalem pour adorer (#Esa 19:21, 23; 27:13; Za 

14:16), et Israël adorera le Seigneur (#Esa 58:1-14). Les Gentils viendront voir la gloire du Seigneur et 

la proclameront dans le monde entier (#Esa 66:18, 19). La gloire de Dieu émanera de Jérusalem, et elle 

couvrira la terre (#Za 2:5). L’adoration du Seigneur continuera pour toute l’éternité dans les nouveaux 

cieux et la nouvelle terre (#Esa 66:22, 23). La nouvelle Jérusalem reflétera la gloire de Dieu (#Ap 

21:11) ; le soleil et la lune ne seront plus nécessaires car la gloire de Dieu illuminera toute la terre (#Ap 

21:23). Les croyants baigneront dans cette lumière et ils « régneront pour l’éternité » (#Ap 22:5).  

 

La beauté de la nouvelle Jérusalem. Elle brille (#Ap 21:9-11). Le ciel reflète la gloire éclatante de Dieu 

du fait qu’il y est présent. La gloire de la nouvelle Jérusalem (#Ap 21:11) évoque la gloire shekinah de 

Dieu qui illumine la ville. La gloire « évoque le rayonnement de lumière qui vient de la présence et de 

la gloire de Dieu {686}. »  

 

   Ses murs et ses portes (#Ap 21:12, 13). La haute muraille qui entoure la ville suggère la sécurité.  

 

   Ses fondements de pierres (#Ap 21:14). Les fondations sont des pierres portant les noms des apôtres, 

ce qui suggère que l’Église se trouve aussi intégrée à la nouvelle Jérusalem.  

 

   Ses dimensions (#Ap 21:15-18). La nouvelle Jérusalem a une longueur, une largeur et une hauteur de 

2 414 km, et ressemble peut-être à un cône, ou à une pyramide, au sommet de laquelle repose le trône 

de Dieu.  

 

   Ses décorations (#Ap 21:19-21). Elle est ornée de pierres précieuses éclatantes, qui contribuent à la 

gloire lumineuse de la shekinah de Dieu.  

 

   Son accessibilité (#Ap 21:22). On n’a désormais plus besoin d’un ministère de médiation entre Dieu 

et les hommes, car chacun d’eux jouit de la présence immédiate de Dieu.  

 

   Sa lumière (#Ap 21:23). La ville est illuminée par la gloire shekinah, et elle n’a donc plus besoin des 

luminaires célestes.  

 

   Son but (#Ap 21:24-26). Le but ultime de la résidence éternelle des croyants est de rendre gloire à 

leur Seigneur, lui qui a pourvu à leur rédemption.  

 

L’enfer  

 

Plusieurs mots différents en hébreu et en grec sont employés pour décrire le châtiment éternel.  

 

Shéol. Dans l’Ancien Testament, ce mot apparaît 65 fois, et se traduit par des mots tels « séjour des 

morts », « sépulcre » et « shéol ». Le terme shéol apparaît dans certaines versions dont Darby et 

Jérusalem, mais non dans la version Segond. La version Segond de 1910 rend trois fois le mot hébreu 

shéol par « sépulcre ». Cependant, le mot shéol est généralement traduit par « séjour des morts » dans 

la version Segond NEG. L’étude des occurrences du mot shéol révèle ses différentes significations. Il 

peut se référer au tombeau (#Job 17:13; Ps 16:10; Esa 38:10), ou le lieu où reposent les morts - là où 



 

43 

bons et méchants se retrouvent à leur mort (#Ge 37:35; 42:38; 44:29, 31; No 16:33; Job 14:13; Ps 

55:15; Pr 9:18). Les croyants seront tirés du shéol (#Ps 16:9-11; 18:5; 49:15). Les méchants vont au 

shéol à leur mort (#Job 21:13; 24:19; Ps 9:17; 31:17; 49:14; 55:15).  

 

Ce qui intéresse l’Ancien Testament au premier chef semble être l’endroit où va le corps des gens, plutôt 

que le lieu où se rend leur âme. D’autres termes sont employés très souvent dans l’Écriture pour mettre 

l’accent sur ce point. Le terme tombeau (en hébreu qeber) apparaît 71 fois pour décrire le tombeau, la 

fosse (en hébreu bor), et la terre en dessous (en hébreu erets tahtit). Tous ces mots indiquent où va le 

corps après la mort {687}. C’est ainsi que l’Ancien Testament « présente une tombe palestinienne 

caractéristique, sombre, poussiéreuse, parsemée d’ossements en désordre et où "la langue, percluse de 

bégaiements et de défauts reste enfin silencieuse". L’âme de tous les hommes ne va pas au même endroit. 

Par contre tous nous allons au tombeau. Quant à la destinée de l’âme de chacun pendant l’état 

intermédiaire, soit pendant l’attente du jugement du feu éternel, on ne trouve pas grand-chose dans 

l’Ancien Testament {688} ».  

 

Hadès. Dans le Nouveau Testament, le terme utilisé pour décrire la vie après la mort est celui de Hadès, 

équivalent grec du terme hébreu shéol. Dans la septante (traduction grecque de l’Ancien Testament) le 

mot shéol est presque toujours rendu par Hadès. Hadès, à l’origine, était un nom propre, le nom du dieu 

du monde souterrain auquel les morts étaient soumis {689}.  

 

Dans la période intertestamentaire se développa une théorie à deux compartiments (probablement à 

cause d’une influence zoroastrienne de Perse {690}), qui enseignait que le shéol et l’Hadès possédaient 

deux compartiments, un lieu de félicité pour les justes et un autre destiné aux tourments des méchants. 

Les justes attendaient la résurrection de Christ qui viendrait les libérer de l’Hadès pour les faire entrer 

en présence de Dieu. Cette vision se fondait sur #Ephésiens 4:9, 10; 1Pierre 3:19. Il est cependant 

douteux que ce soit l’enseignement de ces passages {691}. De plus, l’apparition de Moïse et d’Élie lors 

de la transfiguration de Jésus suggère qu’ils se trouvaient déjà dans la présence de Dieu (#Mt 17:3), et 

non dans une sorte de Hadès intermédiaire.  

 

Ce mot Hadès s’emploie probablement de deux façons différentes. Il sert à désigner un lieu s’il fait 

référence au châtiment et simplement l’état de mort, où tous doivent se rendre lorsque la vie arrive à son 

terme {692}. Parmi les dix fois {693} où Hadès apparaît dans le Nouveau Testament, il prend trois fois le 

sens d’un lieu de châtiment (#Mt 11:23; Lu 10:15; 16:23) et sept fois à celui de mort, où entrent 

croyants comme incroyants (#Mt 16:18; Ac 2:27, 31; Ap 1:18; 6:8; 20:13, 14).  

 

Géhenne. Ce terme apparaît douze fois dans le Nouveau Testament, pour désigner le châtiment éternel 

et provient du mot hébreu ge hinnom, faisant référence à la vallée de Hinnom, qui passe au sud et à l’est 

de Jérusalem. L’adoration de Moloch par laquelle des enfants étaient sacrifiés par le feu était aussi 

pratiquée dans la vallée de Hinnom (#2R 16:3; 17:7; 21:6). Jérémie annonça que cette vallée serait le 

lieu où Dieu rendrait son jugement (#Jér 7:32; 19:6). Cette vallée est également devenue le lieu de 

crémation des ordures et du corps des animaux comme des criminels. Par conséquent, la géhenne devint 

synonyme de châtiment éternel, du feu de l’enfer. Elle fait référence au châtiment qui tombe lors du 

jugement dernier, châtiment qui dure éternellement, et non une simple annihilation (#Mt 23:15, 33; 

25:41, 46).  

 

Tartare. Ce terme ne se trouve qu’en #2Pierre 2:4. Tartare est « le nom, dans la mythologie grecque, 

de l’abîme souterrain dans lequel les dieux rebelles et autres créatures du même acabit comme les titans 

par exemple recevaient leur châtiment. Le mot fut cependant repris par le judaïsme helléniste et utilisé 

dans le livre d’Hénoc (Hénoc 20.2) en rapport avec les anges déchus {694} ».  

 

Abysse. L’abysse (du grec abussos), signifiant « sans fond » et traduit par la « fosse » ou « l’abysse », 

est la prison des démons (#Lu 8:31; Ap 9:1, 2, 11). Satan règne sur les démons dans l’abysse (#Ap 

9:11) et il les fait déferler sur terre pendant la grande tribulation (#Ap 9:1). À la seconde venue de 

Christ, Satan sera lié et confiné à l’abysse pendant mille ans (#Ap 20:1-3).  

 



 

44 

Autres termes. On trouve encore d’autres termes tels que « le feu qui ne s’éteint jamais » (#Mt 3:12; 

Mr 9:43, 48), « fournaise de feu » (#Mt 13:42, 50), « les ténèbres extérieures » (#Mt 8:12; 22:13; 

25:30), « le feu éternel » (#Mt 25:41), « l’étang de feu et de soufre » (#Ap 21:8), et « l’étang de feu » 

(#Ap 19:20; 20:10, 14, 15) sont encore d’autres mots décrivant le châtiment éternel. Les incroyants 

seront jetés dans l’étang de feu au jugement du grand trône blanc (#Ap 20:11-15) et ils souffriront le 

tourment pour l’éternité.  

 

Doctrine de l’enfer  

 

Les vingt siècles de la foi chrétienne ont toujours révélé des points de vue peu orthodoxes quant au 

châtiment éternel ; et dans ces derniers temps, il semble qu’il se soit produit un changement vers une 

vision plus allégée de l’enfer. Clark Pinnock a dit : « Comment les chrétiens peuvent-ils présenter une 

divinité d’une telle cruauté et d’une telle vengeance qu’elle soit capable d’infliger des tortures éternelles 

à ses propres créatures, peu importe combien coupables elles ont pu être ? Je pense qu’un Dieu capable 

d’agir de la sorte ressemble plus à Satan qu’à Dieu, du moins selon les valeurs morales fondamentales 

et d’après l’Évangile lui-même {695}. »  

 

Les évangéliques ont-ils changé ? James Hunter dit que plusieurs sondages ont révélé un 

« adoucissement des certitudes doctrinales » parmi les étudiants fondamentalistes au sein des séminaires 

et des universités chrétiennes :  

 

 
       Il existe un degré mesurable de malaise dans cette génération d’évangéliques en ce qui concerne la notion 

d’une damnation éternelle …  Les évangéliques en général et la génération montante tout particulièrement, 

ont adopté à différents degrés un code d’éthique de politesse politique. Cela les oblige non seulement à 

devenir tolérants envers les croyances des autres, leurs opinions et leurs styles de vie, mais, ce qui est plus 

important, à se rendre acceptables aux yeux d’autrui. La règle fondamentale est de ne pas choquer et de faire 

preuve de la plus grande courtoisie dans les relations sociales …  Un tel modèle religieux entraîne 

l’atténuation des aspects les plus offensifs de la foi évangélique, telles que les accusations d’hérésie, de péché, 

d’immoralité et de paganisme, ainsi que les sujets qui traitent du jugement, de la colère divine, de la damnation 

et de renfer {696}. 

 

 

Points de vue sur le châtiment éternel  

 

L’universalisme. La réfutation du châtiment éternel avait un défenseur de poids en la personne 

d’Origène (185-vers 254) {697}. « Origène enseignait que les menaces de châtiment éternel n’étaient là 

que pour exhorter les hommes à la sagesse …  Origène "admet que le sens grammatical des termes de 

l’Écriture enseigne l’existence d’un feu éternel et qui ne s’éteint point ; mais il considère qu’il s’agit 

d’une tromperie intentionnelle et gracieuse de la part de Dieu pour dissuader les hommes de pécher" 

{698}. » Il enseignait qu’il y aurait finalement une restauration universelle de tous les hommes, incluant 

Satan et tous ceux qui commettent des abominations. Origène en appelait à #Jean 17:20, 21; 

1Corinthiens 15:25; Ephésiens 4:13 ; et #Philippiens 2:10, 11 pour soutenir son universalisme.  

 

Bien que cela ne soit pas explicite dans ses écrits, plusieurs pensent que Karl Barth enseignait lui aussi 

l’universalisme. C. H. Dodd voyait l’universalisme dans le passage de #Romains 11:32, et il disait haut 

et fort : « En d’autres mots, Dieu désire que toute l’humanité soit finalement sauvée {699}. » Il voyait la 

doctrine de l’universalisme dans ces passages : #Romains 8:18-23; Ephésiens 1:10; 3:6-10 ; et 

Colossiens lao. John A. T. Robinson, le théologien libéral britannique, a dit : « Christ …  demeure sur 

la croix aussi longtemps qu’un seul pécheur demeure en enfer. Ceci n’est pas de la spéculation : c’est 

une déclaration qui se fonde d’une manière incontournable sur la nature même de Dieu. Dans un univers 

d’amour, il ne peut exister un ciel qui comprendrait une chambre d’horreur, ni un enfer pour qui que ce 

soit car ce serait aussi un enfer pour Dieu. Par nature, Dieu ne pourrait supporter cela - car ce serait faire 

fi de sa propre nature - et il ne le tolérera jamais {700}. »  

 



 

45 

L’annihilationisme. Bien que l’annihilationisme ait été traditionnellement associé aux adventistes du 

Septième Jour et aux témoins de Jéhovah, certains évangéliques se sont mis à adopter cette doctrine plus 

récemment.  

 

John R. W. Stott est sans doute l’un des défenseurs les plus importants de l’annihilationisme. Lors de 

ses discussions avec le théologien libéral David Edwards, Stott a déclaré : « Je ne suis pas dogmatique 

quant à la position à laquelle je suis arrivé ; je la soutiens avec hésitation. Mais je plaide pour un dialogue 

franc parmi les évangéliques et ce, sur la base de l’Écriture. Je crois également que l’annihilation ultime 

des méchants devrait être acceptée comme une alternative légitime et bien fondée bibliquement au 

tourment éternel et conscient {701}. »  

 

Clark H. Pinnock, professeur à l’Université McMaster Divinity, engage les chrétiens qui soutiennent 

l’idée d’un châtiment éternel et conscient des méchants à s’attaquer à « l’horreur morale et la fragilité 

exégétique de la vision traditionnelle de l’enfer {702} ». C’est pourquoi il pose cette question : « Comment 

concevoir un seul instant que Dieu, qui a donné son Fils afin qu’il meure en faveur des pécheurs, et ce, 

à cause de son immense amour pour eux, puisse installer une salle de tortures quelque part au sein de la 

nouvelle création, afin d’y faire souffrir éternellement ceux qui l’ont rejeté {703}? »  

 

L’apologie de l’annihilationisme se déroule ainsi : 1° En se basant sur l’Écriture, ils disent que Dieu est 

le seul à détenir l’immortalité (#1Ti 6:16) et que Christ a apporté la vie et l’immortalité au moyen de 

l’Évangile et ce, pour tous sans exception (#2Ti 1:10). 2° Comme dans le cas de Pinnock, la défense de 

l’annihilationisme, « comme lui-même le reconnaît, est plus motivée par une répugnance morale que 

par des considérations exégétiques {704} ».  

 

Le salut sans la connaissance de Christ. Les gens qui n’ont jamais entendu parler de Christ peuvent-

ils être néanmoins sauvés ? Les gens auront-ils l’occasion d’être sauvés après leur mort ? Ces questions 

ont intéressé nombre de gens, qui ont répondu de différentes façons.  

 

Clark Pinnock croit que les gens qui n’ont jamais entendu parler de Christ n’ont pas à être condamnés à 

l’enfer. « Nous pouvons être sûrs d’une chose : Dieu n’abandonnera pas en enfer ceux qui n’ont pas 

connu son offre de la grâce et qui, par conséquent, n’ont pas eu l’occasion de la refuser. Même si Dieu 

ne nous a pas fait part de ses dispositions à leur égard, nous ne pouvons pas douter qu’elles existent et 

qu’elles sont bonnes {705}. »  

 

Donald Bloesch croit que les gens auront l’occasion d’être sauvés après la mort, et même de passer de 

l’enfer au ciel. Il affirme que « le châtiment de l’enfer est à la fois punitif et correctif …  Nous n’avons 

pas besoin d’ériger des barrières autour de la grâce divine, quoi qu’il en soit, et nous n’écartons pas la 

possibilité de voir certaines personnes en enfer être finalement transférées dans le ciel. Les portes de la 

ville sainte sont dépeintes comme étant ouvertes de jour comme de nuit (#Esa 60:11; Ap 21:25), et cela 

signifie que l’accès au trône de la grâce est possible en tout temps. Les portes de l’enfer sont verrouillées 

mais elles le sont seulement de l’intérieur …  Nous pouvons affirmer que le salut est encore possible de 

l’autre côté de la tombe {706} ».  

 

John Lawson a dit : « Il est difficile de défendre la proposition qui dit que la grâce du salut en Christ 

s’étend à tous les hommes, sans logiquement être conduit à admettre que l’opération de la grâce puisse 

s’étendre au-delà de la vie des hommes dans ce monde. Ceux qui, dans ce monde, ont vécu selon les 

lumières limitées qu’ils ont reçues découvriront, à leur réveil dans la vie éternelle, qu’ils appartiennent 

à Christ, même si pendant leur vie ils n’étaient apparemment pas chrétiens {707}. »  

 

Les degrés de châtiment. Tandis que l’Écriture n’indique pas clairement les degrés de châtiment, il 

existe néanmoins des passages qui sous-entendent qu’il y aura des degrés de châtiment en enfer. Ce 

point n’est évidemment pas facile à comprendre. Ceux qui ont reçu plus de connaissance au sujet de 

Christ seront tenus pour plus responsables ; ceux qui auront reçu moins d’information à son sujet seront 

moins responsables (#Lu 12:47, 48). Cette même idée se retrouve dans #Matthieu 10:15; 11:22. Les 

nations païennes n’avaient pas la connaissance de la vérité de Dieu et de Christ que la nation d’Israël 



 

46 

avait reçue. Parce que Judas a été un disciple et que, de ce fait, il a eu accès à plus d’information sur 

Christ, il aurait mieux valu qu’il ne soit pas né puisqu’il recevra un plus grand châtiment (#Mt 26:24). 

Il ne serait cependant pas sage d’en déduire pour autant que les gens qui n’ont jamais entendu parler de 

l’Évangile échapperont au châtiment éternel.  

 

En fin de compte, les gens seront jugés selon leurs œuvres (#Ap 20:12). Il y a probablement deux 

principes reliés à ce passage. Cela indique que leurs œuvres seront dévoilées et il sera démontré qu’elles 

méritent la condamnation ; mais cela peut aussi indiquer qu’ils subiront un degré de châtiment relatif à 

leurs œuvres.  

 

Un châtiment littéral et éternel. C’est la croyance voulant que le « châtiment des méchants soit éternel 

et punitif, et non rédempteur {708} ». Quand Jésus a utilisé le terme géhenne pour définir l’enfer, « il est 

évident qu’il insistait sur le caractère éternel du châtiment réservé aux méchants après leur mort {709} ».  

 

Le châtiment en enfer est-il éternel ? Le terme aionion dans #Matthieu 25:46 exige une compréhension 

du châtiment comme éternel, sans fin. Le même adjectif « éternel » définit le châtiment autant que la 

vie. Si la vie est éternelle, sans fin, et continuelle, alors, par la nature même de cette déclaration, le 

châtiment doit également l’être. Larry Dixon dit : « L’éternité de la destinée des méchants (les "boucs") 

semble être équivalente à l’éternité de la destinée des justes (les "brebis"). Prétendre que la destinée des 

justes est quantitative et que celle des méchants ne l’est pas, ou que "la vie éternelle" indique une 

possession alors que "le châtiment éternel" signifierait qu’il a un effet éternel, semble une torsion des 

textes {710}. » Harry Buis dit quant à lui ceci : « Aionios apparaît 66 fois dans le Nouveau Testament : 9 

fois pour parler de la félicité des justes, et deux fois pour la nature de Dieu dans sa gloire, six autres fois 

où il ne fait aucun doute que son sens indique ce qui est sans fin, alors qu’à sept occasions il est question 

du châtiment des méchants {711}. »  

 

La terminologie que Jésus a utilisée sous-entend que l’enfer est un feu littéral (voir #Mt 5:22, 30; 13:29, 

30). L’histoire de Lazare et de l’homme riche indique que l’enfer sera un endroit de tourments dans le 

feu (#Lu 16:23-28).  

 

L’enfer est aussi décrit comme un endroit où règne l’obscurité (#Mt 25:30). « L’obscurité suggère que 

l’endroit du châtiment est très éloigné du royaume {712}. » « L’obscurité doit être prise au sens littéral, 

un endroit où se déroulera le châtiment à venir {713}. » L’obscurité est l’opposé de l’éclat de la gloire de 

Dieu au ciel (#Ap 22:5). Ceci est pour nous rappeler que l’enfer se trouvera « loin de la face du Seigneur 

et de la gloire de sa force » (#2Th 1:9).  

 

Jésus a également enseigné qu’il y aurait des degrés de châtiment en enfer selon le degré de connaissance 

auquel chacun aura eu accès. Celui qui a connu la volonté du maître et qui ne l’a pas faite recevra un 

plus grand châtiment que celui qui ne l’a pas connue et qui ne l’a pas faite (#Lu 12:47, 48).  

 

 

Le retour de Christ  

 

Le retour de Christ fait partie des doctrines que tous les évangéliques défendent bien qu’ils puissent 

diverger sur certains détails. C’est l’un des enseignements les plus importants dans l’Écriture, puisqu’il 

apparaît plus de trois cents fois dans le Nouveau Testament, et que des chapitres entiers lui sont 

consacrés (#Mt 13:24, 25; Mr 13; Lu 21) de même que la plus grande partie de certains livres (1 et 2 

Thessaloniciens ; Apocalypse) {714}.  

 

Christ enseignait que son retour serait un événement littéral et physique ; il reviendrait exactement de la 

même façon dont les disciples l’avaient vu partir (#Ac 1:11). Il enseignait aussi que son retour serait un 

grand soulagement pour ses disciples car s’il revenait c’était pour les emmener avec lui vers la maison 

du Père (#Jn 14:1-3). La date de son retour, cependant, devait rester inconnue, et tout le monde devait 

donc se préparer pour sa venue (#Mt 24:36, 42; 25:1-13). Pendant son absence, son peuple devait se 



 

47 

conduire en intendants fidèles de ce qui appartient à Dieu (#Mt 24:45-51), en le servant loyalement afin 

de recevoir de lui les récompenses et l’approbation lors de son retour (#Mt 25:14-30).  

 

Le retour de Christ devrait être vécu dans une attente joyeuse par les croyants car il les emmènera au 

ciel, leur vraie demeure, pour transformer leur corps mortel en un corps immortel, tout comme le sien 

(#Ph 3:20, 21; 1Jn 3:2). Cette espérance est un grand réconfort, non seulement pour les croyants encore 

vivants aujourd’hui mais aussi pour ceux qui sont partis depuis longtemps, car ils seront ressuscités des 

morts, pour recevoir eux aussi leur nouveau corps immortel (#1Th 4:13-18). Par conséquent, les 

croyants doivent vivre dans l’attente fervente et joyeuse de son retour (#Tit 2:13) et le comprendre 

comme l’étape finale de leur salut (#Hé 9:27). Le Nouveau Testament se conclut sur cette parole de 

Jean : « Amen, viens Seigneur Jésus » (#Ap 22:20). Or, le Nouveau Testament souligne aussi que cette 

doctrine a des répercussions dans le présent. Comme les croyants auront le privilège de voir celui qui 

est pur, ils doivent eux aussi se purifier (#1Jn 3:3). En outre, puisque la fin de cet âge signifiera la 

destruction de la terre telle que nous la connaissons ainsi que l’introduction de nouveaux cieux et d’une 

nouvelle terre, Pierre leur recommande ceci : « Combien votre conduite et votre piété doivent être 

saintes » (#2P 3:11).  

 

La résurrection des morts  

 

Le retour de Christ a des implications importantes pour le croyant parce qu’il justifie l’espérance d’une 

résurrection corporelle {715}. Cette espérance correspond autant aux enseignements de l’Ancien que du 

Nouveau Testament et c’est le fondement de la foi chrétienne. David parlait de se réveiller en présence 

de Dieu (#Ps 17:15). Koré exprimait l’espérance que Dieu le tirerait de la mort pour le recevoir en sa 

présence (#Ps 49:15). Asaph avait foi que Dieu le guiderait toute sa vie et qu’ensuite Dieu le recevrait 

au ciel (#Ps 73:24, 25). Ésaïe souligne clairement l’espérance de la résurrection : « Que tes morts 

revivent ! Que mes cadavres se relèvent ! Réveillez-vous et tressaillez de joie, habitants de la poussière ! 

Car ta rosée est une rosée vivifiante, et la terre redonnera le jour aux ombres » (#Esa 26:19). Daniel 

décrit aussi clairement la résurrection à venir, jour où tous les hommes seront ressuscités de la poussière 

de la terre, certains pour jouir de la vie éternelle, d’autres pour subir le jugement et la condamnation 

éternels (#Da 12:1, 2).  

 

Le Nouveau Testament ajoute d’autres éléments concernant la résurrection. Lors de son débat avec les 

Sadducéens, Jésus leur reproche leurs idées fausses, qui les poussent à nier la réalité de la résurrection. 

C’est le signe qu’ils n’avaient pas compris l’Écriture (dans l’Ancien Testament, il est déjà question de 

la résurrection), pas plus que la puissance de Dieu (qui est capable de tout, même de ressusciter les 

morts) (#Mt 22:29 ; voir #Mr 12:24-27; Lu 20:34-38). Dans #Jean 5:28, 29, Jésus prononce des 

paroles qui rappellent celles de Daniel (#Da 12:2) quand il explique que les morts entendront la voix de 

Christ et se lèveront, certains pour une vie éternelle de félicité et les autres pour le jugement (#Jn 5:28, 

29). Christ a aussi promis la vie éternelle à ceux qui croiraient en lui ; ils pouvaient avoir l’assurance 

qu’il les ressusciterait des morts (#Jn 6:39, 40, 44, 54). Lors de la résurrection de Lazare, Jésus déclara : 

« Je suis la résurrection et la vie ; celui qui croit en moi vivra même s’il meurt, et quiconque vit et croit 

en moi ne mourra jamais » (#Jn 11:25, 26).  

 

Dans sa défense si argumentée de la résurrection dans #1Corinthiens 15, Paul cite la résurrection 

comme le fondement de la foi chrétienne. Si la résurrection est un leurre alors Christ n’est pas ressuscité 

et la foi est vaine, ce qui laisse la question du péché sans réponse (#1Co 15:17). La résurrection est 

également expliquée comme étant liée avec le retour de Christ (#1Th 4:16).  

 

La doctrine de la résurrection se trouve également au cœur des prédications du Nouveau Testament (#Ac 

2:31; 4:2, 33; 17:18, 32; 23:6, 8; 24:15, 21; 26:23). Paul rappela à Timothée de se souvenir de la 

résurrection de Christ (#2Ti 2:8) et l’exhorta à corriger les faux enseignements à ce sujet (#2Ti 2:18). 

Le point culminant du Nouveau Testament c’est l’annonce de la résurrection des justes, décrite comme 

étant la première résurrection (#Ap 20:4, 5).  

 

 



 

48 

Les jugements  

 

Dès le début, les chrétiens ont admis que cet âge se terminera avec le jugement, lors du retour de Christ. 

Étant donné que Dieu est saint, il doit juger tout ce qui est impie sinon il ne serait plus saint lui-même. 

Le jugement est une expression indispensable du caractère de Dieu {716}. Cependant, le jugement divin 

sera juste et selon la vérité (#Ro 2:2).  

 

Certains pensent que le seul jugement qui existe est celui du temps présent. Certes, Dieu juge dans le 

temps présent. À une époque passée, Dieu a jugé Lucifer et les anges déchus (#2P 2:4; Jude 1:6). Dieu 

a jugé les hommes en leur envoyant le déluge à l’époque de Noé (#Ge 6:1-7:@) ; il a jugé les hommes 

qui ont voulu bâtir la tour de Babel (#Ge 11:1-9) ; il a jugé le royaume du nord d’Israël en l’envoyant 

captif en Assyrie (#2R 17:1-6) ; il a jugé le royaume du sud de Juda en permettant qu’il soit emmené en 

captivité à Babylone (#2R 25:1-12) ; il a aussi jugé l’Église en faisant mourir Ananias et Saphira (#Ac 

5:1-11). Paul a précisé que le jugement se déroulait dans la période actuelle quand il a déclaré : « La 

colère de Dieu se révèle du ciel contre toute impiété » (#Ro 1:18.) Cependant, ce n’est pas le jugement 

dernier. L’Écriture indique qu’il se prépare un autre jugement qui sera incontournable le jour de 

l’avènement de Christ.  

 

Jésus, le Fils de Dieu, a reçu l’autorité de rendre son jugement (#Jn 5:27-29). Jésus a annoncé qu’un 

jugement se déroulerait à son retour lorsqu’il a dit que chacun sera jugé selon ses actes (#Mt 16:27). Il 

a aussi déclaré que la connaissance que les gens ont eue affecterait le jugement. Ceux qui ont eu une 

plus grande connaissance recevraient un plus grand jugement (#Mt 11:24).  

 

Tous, sans exception, mourront et viendront en jugement devant Dieu (#Hé 9:27).  

 

L’apôtre Jean a décrit le dernier jour lorsque, devant le grand trône blanc, les livres seront ouverts et les 

incroyants seront jugés (#Ap 20:11-15). Les œuvres des incroyants les rendront coupables devant Dieu 

et indignes de recevoir la vie éternelle. Ce jour-là, tous les incroyants qui sont morts, dans la mer ou sur 

la terre, seront jugés en présence de Dieu. La destinée des incrédules sera l’étang de feu (#Ap 20:15).  

 

Les croyants seront également jugés puisque Paul déclare : « Nous comparaîtrons tous devant le trône 

du jugement de Dieu » (#Ro 14:10 ; voir #2Co 5:10). Là, les croyants seront récompensés pour leurs 

œuvres, bonnes et mauvaises. La vie des croyants sera reflétée dans ce jugement (#1Co 3:12-15). 

Certains ne recevront pas de récompenses ; leurs œuvres seront consumées par le feu parce que leurs 

motivations étaient mauvaises (#1Co 3:14, 15; 4:5). D’autres auront vécu des vies de qualité et seront 

récompensés en conséquence (#1Co 3:12, 13). Les paraboles des talents (#Mt 25:14-30) et celle des 

mines (#Lu 19:11-27) enseignent toutes les deux l’importance du service accompli fidèlement en 

relation avec le jugement dernier.  

 

Le feu éternel de l’enfer a été préparé pour le diable et ses anges (#Mt 25:41). À la fin des âges, Dieu 

jugera aussi Satan et ses démons quand, en compagnie de la bête et du faux prophète, le diable sera jeté 

dans l’étang de feu (#Ap 20:10).  

 

L’état éternel  

 

Les évangéliques conviennent que l’âme de tous les hommes vivra éternellement dans un corps 

ressuscité, soit au ciel soit en enfer. Les incroyants continueront de subir le tourment éternel. 

L’expression « pleurs et grincements de dents » (#Mt 8:12; 13:42, 50; 22:13; 24:51; 25:30; Lu 13:28) 

suggère autant la souffrance que le désespoir {717}, ce qui implique une existence continue dans la 

souffrance. Dans #Matthieu 25:46, les mots « châtiment » et « vie » sont qualifiés par le même adjectif 

« éternel » ; alors, si la vie est éternelle, le châtiment l’est aussi nécessairement. L’annihilation est déniée 

dans ce verset ; le châtiment continue éternellement. L’histoire de Lazare et de l’homme riche dans #Luc 

16:19-31 souligne aussi la réalité éternelle du châtiment. L’expression « était en proie aux tourments » 

démontre que le riche se trouvait en état de souffrance éternelle (#Lu 16:23) {718}. L’un des termes 

désignant l’enfer est le mot géhenne, qui se réfère à la vallée de Hinnom qui bordait la partie au sud de 



 

49 

Jérusalem. Les corps des criminels et les ordures étaient jetés dans cette vallée où le feu brûlait en 

permanence {719}, ce qui faisait du mot géhenne un terme adéquat pour décrire les souffrances éternelles 

de l’enfer. (Voir aussi la discussion sur « l’enfer » un peu plus haut.)  

 

À la fin des temps, le diable, la bête et le faux prophète seront jetés dans l’étang de feu « où ils seront 

tourmentés jour et nuit aux siècles des siècles » (#Ap 20:10).  

 

On ne sait pas grand-chose de plus, mais il semble qu’il y aura des degrés de châtiment en enfer. Cela 

est généralement reconnu dans #Luc 12:47, 48, où l’esclave qui ignorait la volonté de son maître et qui 

ne l’a pas faite sera battu de peu de coups, alors que l’esclave qui connaissait la volonté de son maître 

mais qui ne l’a pas faite sera battu d’un grand nombre de coups. D’autres avancent également 

#Apocalypse 20:12 pour suggérer des degrés de souffrance, mais ce texte souligne probablement que 

les œuvres des incroyants seront médiocres et elles les condamneront.  

 

Finalement, l’enfer peut se définir comme « a) l’absence totale de la faveur divine ; b) une vie 

éternellement perturbée en conséquence d’une entière domination du péché ; c) des douleurs et des 

souffrances indéniables dans le corps et dans l’âme ; et enfin d) des châtiments subjectifs tels que les 

remords de conscience, l’angoisse, le désespoir, les pleurs et les grincements de dents (#Mt 8:12; 13:50; 

Mr 9:43, 44, 47, 48; Lu 16:23, 28; Ap 14:10; 21:8) {720}. »  

 

Les croyants jouiront d’une communion éternelle en compagnie de Christ (#Jn 14:2). Les demeures 

éternelles dans la maison du Père sont tirées d’une analogie avec la vie familiale juive. Quand un fils se 

mariait, il ajoutait un appartement à la maison de son père, puis le fils et son épouse s’installaient dans 

la maison paternelle {721}. Dans le ciel, les croyants jouiront de la même communion familiale dans la 

maison du Père.  

 

Le ciel est également décrit comme une scène de banquet (#Mt 8:11), ce qui souligne la communion 

fraternelle, la détente, la joie et le bonheur dans la présence de Christ.  

 

Les demeures éternelles des croyants seront le nouveau ciel et la nouvelle terre (#Esa 65:17). Jean décrit 

le nouveau ciel et la nouvelle terre avec beaucoup de détails (#Ap 21:1-22:5). Plusieurs voudraient situer 

les nouveaux cieux et la nouvelle terre après la rénovation des cieux et de la nouvelle terre, à la suite de 

la rébellion de Satan et de l’homme contre Dieu (#2P 3:10). Ceci ne suggère en rien l’annihilation des 

cieux et de la terre originels, mais une transition pendant laquelle les cieux et la terre sont sanctifiés {722}.  

 

#Hébreux 12:22-24 décrit les habitants de la nouvelle Jérusalem : des anges, les croyants du Nouveau 

Testament (identifiés comme étant « l’assemblée des premiers-nés »), Dieu, les croyants de l’Ancien 

Testament (désignés par l’expression « esprits des justes rendus parfaits »), et Jésus. La nouvelle 

Jérusalem est décrite comme une ville sainte qui descend du ciel. Plusieurs pensent que la nouvelle 

Jérusalem restera suspendue dans le ciel au-dessus de la Terre. C’est une ville au sens littéral du terme, 

car elle a des dimensions précises (#Ap 21:16). La lumière resplendissante de la shekinah de Dieu 

illuminera la ville (#Ap 21:9-11). La ville elle-même sera bien défendue (#Ap 21:12, 13) ; elle fera 

2 414 km de longueur, de largeur et de hauteur, et le trône de Dieu sera installé à son sommet (#Ap 

21:15-18). Les pierres de fondement seront ornées de toutes sortes de pierres précieuses (#Ap 21:19-

21).  

 

Par-dessus tout, la plus grande bénédiction de la nouvelle Jérusalem est que Dieu et l’homme seront en 

communion {723}. Il n’y aura plus besoin d’un sacrificateur ; les croyants auront un accès direct à Dieu 

(#Ap 21:22). La tristesse et tout ce qui cause la tristesse seront enlevés dans la nouvelle Jérusalem (#Ap 

21:4, 5). Mais Christ y occupera une place centrale ; les croyants le serviront et jouiront de sa 

communion durant toute l’éternité (#Ap 22:3-5).  

 

 

 

 



 

50 

Évaluation  

 

1° Ceux qui soutiennent la thèse de l’universalisme en appellent fréquemment à la logique et à l’amour 

de Dieu. Ils ne sont pas tant intéressés à chercher des preuves scripturaires qu’à défendre leur opinion 

voulant que le Dieu d’amour ne permettrait pas à un pécheur de souffrir éternellement en enfer. La 

source de l’autorité, cependant, n’est pas la raison. L’Écriture est l’autorité, et elle peut dire des choses 

difficiles sur lesquelles les gens auront à lutter. Néanmoins, l’Écriture ne peut pas être mise de côté.  

 

   2° Généralement, les adhérents à l’annihilationisme argumentent de la même manière que les 

universalistes. Ils emploient la logique, abhorrant l’horreur de l’enfer, plutôt que de discuter de cette 

question à partir du contexte de l’Écriture.  

 

   3° Il n’y a aucune indication que les gens auront une occasion d’être sauvés après leur mort ; au 

contraire, #Hébreux 9:27 indique que la mort écarte toute occasion supplémentaire pour être sauvé. Le 

compte-rendu de Jésus au sujet de Lazare et de l’homme riche permet de vérifier davantage 

l’impossibilité qu’une personne soit sauvée après sa mort. Les destinées respectives de Lazare et de 

l’homme riche ont toutes deux été scellées à leur mort. Abraham a rappelé à l’homme riche dans l’Hadès 

qu’il n’y avait pas moyen de passer de l’Hadès au paradis (#Lu 16:26).  

 

   4° L’expression « châtiment éternel » (kolasin aionion) est l’équivalent négatif de la vie éternelle (zon 

aionion) (#Mt 25:46). Si la vie est éternelle, une existence consciente dans le ciel, le corollaire doit aussi 

être vrai : l’existence consciente et éternelle du châtiment.  

 

   5° La Bible est claire dans ses affirmations que le salut n’est possible que par l’intermédiaire de Jésus-

Christ (#Jn 14:6; Ac 4:12). De plus, Paul a exprimé son souci de voir l’Évangile prêché dans le monde 

entier, car il est impossible de croire au salut en Christ sans entendre la prédication de l’Évangile (#Ro 

10:14, 15).  

 

   6° Les arguments en faveur de l’universalisme, de l’annihilationisme et du salut en dehors de la 

connaissance de Christ se fondent souvent sur des spéculations et non sur l’Écriture. La Bible ne présente 

aucune ambiguïté quant à la destinée des incroyants.  

 

   7° Si l’on accepte les déclarations de la Bible dans leur signification normale, l’Écriture indique que 

l’enfer est le lieu d’un châtiment littéral et éternel. Peut-être que l’objection au châtiment éternel provient 

d’une incompréhension de la nature horrible du péché et de la sainteté de Dieu. L’amour de Dieu ne 

peut être souligné sans évoquer la sainteté de Dieu. Si Dieu n’est qu’un Dieu d’amour qui ferme les 

yeux sur le péché et qui traite le péché à la légère, alors il n’est pas réellement un Dieu juste. La sainteté 

de Dieu demande un lieu appelé l’enfer pour ceux qui l’ont répudié et qui n’ont pas été couverts par 

l’œuvre expiatrice de Christ.  

 

 ————   

 

PRINCIPAUX POINTS DE VUE CONCERNANT LES CHOSES DE LA FIN  

 

 

Dans la théologie conservatrice, il existe trois points de vue principaux au sujet des choses de la fin : 

l’amillénarisme, le postmillénarisme, et le prémillénarisme. Le mot millénium vient du latin mille, 

signifiant « mille », et il se rapporte à la déclaration d’#Apocalypse 20:4 : « Ils revinrent à la vie et ils 

régnèrent avec Christ pendant mille ans. » Doit-on prendre cette indication au sens littéral ou au sens 

figuré ? La réponse détermine en partie la doctrine d’une personne au sujet des choses de la fin.  

 

 

 

 



 

51 

L’amillénnarisme  

 

Introduction. Cette discussion sur l’eschatologie amillénariste se concentrera sur le point de vue de 

l’eschatologie réformée, attendu que c’est la position conservatrice courante de cette tendance. Alors 

que les théologiens libéraux défendent eux aussi une forme d’amillénarisme, dans l’ensemble ils ne se 

soucient pas d’eschatologie, quoiqu’ils aient des formes et des définitions plus radicales. (Qui seront 

discutées plus tard dans la 5e partie : « Théologie contemporaine ».)  

 

Le a- dans amillénarisme apporte un sens négatif au mot. Amillénarisme signifie qu’il n’y aura pas de 

millénium futur et littéral. Les amillénaristes ne nient pas le retour littéral de Christ mais ils rejettent 

l’idée d’un règne littéral de Christ de mille ans sur la terre. Selon l’amillénarisme, le royaume de Dieu 

est déjà présent dans l’âge de l’Église et, à la fin de l’époque actuelle, l’état éternel sera inauguré sans 

transition avec un millénium quelconque {724}. C’est pour cette raison que certains amillénaristes 

suggèrent un terme tel que millénarisme réalisé, pour indiquer qu’ils ne nient pas la réalité d’un 

millénium mais qu’ils croient qu’il s’accomplira complètement pendant l’époque actuelle {725}.  

 

Selon les amillénaristes, #Apocalypse 20:4-6 fait référence « au règne actuel des âmes des croyants 

décédés qui sont au ciel avec Christ », alors que le royaume de Dieu « est déjà présent dans le monde 

car le Christ victorieux gouverne son peuple par sa Parole et son Esprit ; cependant, ils attendent eux 

aussi un royaume futur, glorieux et parfait sur la nouvelle terre à venir {726} ».  

 

Certains amillénaristes interprètent le livre de l’Apocalypse d’après un parallélisme progressif, selon 

lequel l’Apocalypse se partagerait en sept sections parallèles les unes aux autres, chacune décrivant 

l’Église et le monde à partir de la première venue de Christ jusqu’à sa seconde venue. Les chapitres #Ap 

1:1-3:@ décrivent les événements survenus pendant le premier siècle mais ils contiennent des 

applications pour le temps présent. Les chapitres #Ap 4:1-7:@ décrivent l’Église alors qu’elle souffre 

des épreuves et de la persécution. Les chapitres #Ap 8:1-11:@ envisagent l’Église comme étant vengée, 

protégée et victorieuse. Les chapitres #Ap 12:1-14:@ décrivent la naissance de Christ et l’opposition 

de Satan. Les chapitres #Ap 15:1-16:@ décrivent la colère de Dieu contre ceux qui refusent de se 

repentir. Les chapitres Ap17-19 donnent le tableau de la chute définitive des forces du sécularisme et de 

l’impiété. Les chapitres #Ap 20:1-22:@ parlent du sort final des ennemis de Christ et du triomphe 

définitif de Christ et de l’Église {727}.  

 

La seconde venue de Christ. Les amillénaristes comprennent la seconde venue de Christ comme un 

événement unique, tandis que les dispensationalistes considèrent qu’elle se fera en deux phases. Les 

amillénaristes enseignent que certains événements doivent arriver avant la seconde venue, ce qui fait 

que le retour de Christ ne peut pas être « imminent » (c’est-à-dire qu’il pourrait revenir à tout moment) 

{728}. Les signes qui doivent précéder le retour de Christ sont les suivants : 1° L’appel aux Gentils (#Mt 

24:14; Mr 13:10; Ro 11:25), où les nations seront évangélisées. Parmi celles-ci, certains croiront et 

formeront la « totalité des païens ». 2° La conversion d’Israël. L’expression « tout Israël », dans 

#Romains 11:26 ne signifie pas la nation d’Israël, mais plutôt le nombre des élus parmi les Israélites. 

3° La grande apostasie et la grande Tribulation (#Mt 24:9-12, 24:21-24; Mr 13:9-22; Lu 21:22-24). 

Ces événements se sont déjà partiellement réalisés avec la destruction de Jérusalem mais ils auront 

également un accomplissement dans le futur. 4° La révélation de l’antéchrist. Certains éléments de 

l’antéchrist existaient au temps de Paul et dans le système papal de Rome, mais son identité sera 

finalement révélée dans une personne eschatologique. 5° Des signes et des prodiges. Il y aura des 

guerres, des faux prophètes, des miracles sataniques étonnants, et des signes dans les cieux.  

 

Christ reviendra le « jour de la consommation » - la fin du monde ; personne, cependant, ne connaît le 

moment de son retour. Il reviendra d’une manière personnelle, physique et visible (#Ac 1:11) ; son 

retour ne doit pas être assimilé à la venue du Saint-Esprit lors de la Pentecôte. Contrairement aux 

prémillénaristes qui enseignent que la seconde venue de Christ lui permettra d’établir son royaume 

terrestre, les amillénaristes disent que le but du retour de Christ est « d’introduire l’âge à venir, l’état 

éternel de toute chose {729} ». Cela s’accomplira par la résurrection des morts et le jugement dernier.  

 



 

52 

La résurrection des morts. Les amillénaristes disent que la Bible enseigne une résurrection corporelle 

à la fin des temps (#1Co 15:35-49). Le corps du croyant ressuscité « sera fondamentalement le même 

que celui qu’il avait sur la terre {730} ».  

 

Pour ce qui est du moment de la résurrection, les croyants et les incrédules ressusciteront au même 

moment {731}. Ceci peut se déduire de passages tels que #Daniel 12:2; Jean 5:28, 29; Actes 24:15; 

Apocalypse 20:13-15. #Daniel 12:2 mentionne les pieux et les méchants dans un même souffle, comme 

dans #Jean 5:28, 29. Le terme « heure » dans #Jean 5:28 ne peut être interprété comme une période de 

mille ans censée exister entre les deux résurrections. Dans #Actes 24:15, Paul utilise au singulier le mot 

« résurrection » aussi bien en rapport avec les justes qu’avec les méchants. #Apocalypse 20:11-15 ne 

peut que faire référence à tous les défunts, et non uniquement aux incroyants, car l’expression « la mort 

et le séjour des morts rendirent les morts qui étaient en eux » ne peut que désigner l’ensemble de tous 

les hommes.  

 

Cette résurrection des croyants et des incrédules s’accomplira lors de la seconde venue de Christ (#1Co 

15:23; Ph 3:20, 21; 1Th 4:16), et on l’appelle aussi « le dernier jour » ou encore le « jour du Seigneur ». 

Cela se produira à la fin des temps, à l’avènement de l’état éternel.  

 

Le jugement final. Selon les amillénaristes, le jugement final se tiendra à la fin des temps et il est associé 

à la seconde venue de Christ, à la résurrection de tous les hommes, et à l’inauguration de l’état éternel. 

Ce sera un jugement général, « dont le but sera de juger les vivants et de leur assigner à chacun sa 

destinée éternelle {732} ». Le jugement dernier servira trois objectifs distincts {733}. 1° « Faire éclater la 

souveraineté de Dieu et sa gloire dans la révélation de la destinée finale de chacun. » 2° « Révéler le 

degré de récompense et de châtiment alloué à chacun. » 3° « Exécuter le jugement de Dieu sur chaque 

personne. Dieu assignera à chacun l’endroit où il passera l’éternité. »  

 

Il est nécessaire de connaître les détails de ce jugement. Puisque la résurrection est une résurrection 

générale, le moment du jugement dernier doit être à la fin de ce temps (#2P 3:7). Le juge sera Christ. 

Puisqu’il est celui par qui les hommes ont été sauvés, il est normal que les incroyants soient confrontés 

à lui en tant que juge (#Jn 5:22; Ac 17:31; 2Ti 4:8). Christ sera cependant accompagné dans sa tâche 

par les anges (#Mt 13:41-43) et les saints (#Mt 19:28; 1Co 6:2, 3) {734}. Les objets de ce jugement 

seront les anges (#1Co 6:2, 3) et tous les peuples (#Mt 25:32; Ro 2:5, 6; 2Co 5:10 {735}), ce qui inclut 

croyants et incroyants.  

 

Le contenu du jugement prendra en compte les « actions, les paroles et les pensées » de chacun {736}. Le 

jugement des actions d’une personne est évident à la lecture de #Matthieu 25:35-40 ; les paroles 

inconsidérées seront jugées (#Mt 12:36) ; les pensées les plus secrètes seront dévoilées (#1Co 4:5). 

Même les péchés des croyants seront révélés mais sous la forme de péchés pardonnés et expiés par le 

sang de Christ {737}.  

 

Le critère de base du jugement sera la révélation de Dieu. Ceux qui auront reçu la révélation de l’Ancien 

Testament seront jugés selon cette même révélation ; ceux qui auront reçu la révélation de la vérité du 

Nouveau Testament seront jugés en conséquence (#Mt 11:20-22). Ceux qui n’ont connu aucune de ces 

deux révélations seront jugés selon la lumière qu’ils auront reçue {738}. Par conséquent, il y aura pour les 

perdus différents niveaux de châtiments (#Lu 12:47, 48). Cependant, les croyants seront justifiés sur la 

base de leur relation à Jésus-Christ (#Jn 3:18, 36; 5:24), mais seront récompensés différemment selon 

leur degré de fidélité (#Lu 19:12-19; 1Co 3:10-15).  

 

L’état éternel. Les amillénaristes enseignent que les croyants et les incroyants vivront une existence 

consciente dans l’éternité. Les incroyants vivront une existence consciente en enfer, appelé parfois la 

géhenne (voir #Mt 25:30, 46; Lu 16:19-31). Puisque le même mot est utilisé pour décrire l’existence 

future des croyants et des incroyants (« éternel », #Mt 25:46), les souffrances des incroyants seront donc 

éternelles, de même que les croyants jouiront du ciel pour l’éternité.  

 



 

53 

La fin des temps se terminera par la « régénération » (#Mt 19:28), dans laquelle se produira le 

« renouvellement de la création présente {739} ». Ce sera le lieu que l’Écriture décrit comme le ciel - la 

résidence éternelle des croyants avec le Dieu trinitaire. Le ciel n’est pas seulement une disposition 

mentale, mais un lieu réel (#Jn 14:1) où les croyants jouiront de la vie en plénitude. « Ils verront Dieu 

en Jésus-Christ, face à face ; ils trouveront en lui leur pleine satisfaction, ils se réjouiront en lui et ils le 

glorifieront {740}. » Puisque les croyants auront un corps ressuscité, ils pourront se reconnaître et 

communiquer entre eux.  

 

Le postmillénarisme  

 

Introduction. Le point de vue postmillénariste était particulièrement populaire au cours du XIXe siècle 

et c’était le point de vue que défendaient la plupart des théologiens à la fin du XIXe et au début du XXe 

siècle. Parmi eux, on peut citer, entre autres, Charles Hodge, William G. T. Shedd, B. B. Warfield, A. 

A. Hodge, A. H. Strong. Le contexte dans lequel ce point de vue s’est développé est remarquable, car il 

a suivi une période de grand optimisme et de progrès des sciences, de la culture et du niveau de vie en 

général. C’était avant les deux guerres mondiales. Le postmillénarisme a considérablement décliné après 

les deux guerres mondiales parce que ces conflagrations ont mis du plomb dans l’aile à l’optimisme de 

cette doctrine.  

 

   Le postmillénarisme peut se définir comme « ce point de vue des choses de la fin qui maintient que le 

royaume de Dieu est en train de s’étendre dans le monde entier à travers la prédication de l’Évangile et 

l’œuvre de salut du Saint-Esprit dans le cœur des individus, que le monde finira par être christianisé, et 

que le retour de Christ est prévu pour survenir à la fin d’une longue période de justice et de paix appelée 

communément le "millénium" {741} ».  

 

   Le terme « postmillénarisme » signifie que Christ reviendra après le millénium. L’époque actuelle va 

grandir moralement et spirituellement pour déboucher sur la période du millénium, dont la fin verra le 

retour de Christ.  

 

Le millénium {742}. Le postmillénarisme adopte un point de vue optimiste à l’égard de l’âge présent, car 

il attend un âge d’or fait de progrès dans l’ère de l’Église et qui influencera tous les autres aspects de la 

vie : économique, social, culturel et politique. Le postmillénarisme s’attend à voir une Église 

triomphante, qui répand l’Évangile jusqu’aux confins de la terre, si bien que « le mal, dans toutes ses 

formes, sera finalement réduit à presque rien, et que les principes chrétiens seront la norme et non plus 

l’exception. Christ pourra donc trouver à son retour un monde vraiment christianisé {743} ».  

 

   1° Nature du millénium. L’âge du millénium ressemblera sous de nombreux aspects à notre temps 

présent. Les gens se marieront et auront des enfants. Le péché demeurera mais il sera largement contenu 

grâce à l’expansion de l’Évangile. Les principes chrétiens et les critères de conduite seront la norme et 

non l’exception. Le présent âge fera graduellement place au millénium en raison du progrès de 

l’Évangile, mais la vie continuera dans sa forme présente. Christ reviendra à la fin du millénium.  

 

   2° Progression de l’Évangile. Certains passages de l’Écriture semblent indiquer que de grandes foules 

vont se convertir. #Zacharie 9:10 fait référence au royaume de Christ comme s’étendant « d’une mer à 

l’autre ». #Nombres 14:21 souligne que « toute la terre sera remplie de la gloire du Seigneur ». #Esaïe 

49:6 parle de Christ comme étant la « lumière pour les nations ». #Psaume 2:8; 47:2-8; 72:7-11; 86:9; 

110:1 semblent proclamer la même vérité. Puisque Christ est mort pour le monde, il faut donc conclure 

que la vaste majorité des hommes seront sauvés (sans toutefois suggérer une doctrine d’universalisme).  

 

   La raison de la christianisation du monde est le progrès de l’Évangile. #Apocalypse 19:11-21 dépeint 

le retour de Christ vers un monde qui a vu l’obéissance au Grand Mandat missionnaire et son exécution 

(#Mt 28:18-20). L’Évangile a été porté jusqu’aux confins de la terre et Christ, à travers ses serviteurs, 

a remporté la victoire sur le monde. #Apocalypse 19:11-21 « donne un portrait de la période entière 

entre la première et la seconde venue, du point de vue des cieux. C’est un temps de victoire progressive 



 

54 

du Fils de Dieu sur le monde, tout en mettant l’emphase sur la victoire finale, ce qui est en harmonie 

avec le fait qu’elle soit évoquée à la fin du livre {744} ».  

 

   3° Progrès dans le monde. Les postmillénaristes disent que le monde a fait de grands progrès 

matériellement et spirituellement, ce qui suggère que le monde s’améliore. Alors que, pendant l’ère 

romaine on comptait plus d’esclaves que d’hommes libres, l’esclavage a été de nos jours quasiment 

éradiqué, de même que de nombreuses autres formes d’oppression, surtout celles qui pesaient sur les 

femmes et les enfants. Depuis la Seconde Guerre mondiale, les États-Unis ont distribué plus de 160 

milliards de dollars en faveur de l’aide étrangère {745}, sans compter les autres formes d’action caritative, 

telles celles des Églises locales. Contrairement à la situation qui prévalait pendant les siècles antérieurs 

à la Réforme, la Bible est aujourd’hui disponible dans la plupart des langues, de sorte que 98 % des 

habitants de la terre disposent d’une Bible traduite dans leur langue maternelle. Les émissions de radios 

et de télévisions chrétiennes atteignent un nombre considérable de foyers avec l’Évangile. Les instituts 

bibliques, les universités et les séminaires forment plus de personnes que jamais auparavant. Le résultat 

de cela est qu’il y a maintenant près d’un milliard de personnes qui se disent chrétiennes.  

 

On observe aussi de grands progrès par rapport aux transports, avec l’avènement de l’automobile et de 

l’avion. Les progrès de l’éducation et les réalisations scientifiques, de même que ceux dans le domaine 

de la santé peuvent aussi être mentionnés. Tout cela suggère le progrès et le triomphe ultime de 

l’Évangile et l’inauguration du millénium. Cependant le millénium ne devrait pas être compris comme 

une période littérale de mille ans, mais plutôt comme étant symbolique. Le millénium pourrait, en réalité, 

durer plus que mille ans.  

 

La seconde venue de Christ. Par opposition au prémillénarisme, qui affirme que Christ reviendra avant 

le millénium, le postmillénarisme déclare que Christ reviendra après le millénium. Contrairement au 

prémillénarisme et à l’amillénarisme, qui précisent tous les deux que Christ reviendra dans un monde 

qui devient de plus en plus pécheur, le postmillénarisme enseigne que Christ reviendra dans un monde 

qui s’améliore. Les missions modernes et les grands réveils lancés par George Whitefield et Jonathan 

Edwards sont des événements précurseurs de la seconde venue de Christ {746}. Des passages tels que 

#Daniel 2:44, 45; Matthieu 13:31, 32; 24:14 ; et #Colossiens 1:23 suggèrent le progrès de l’Évangile 

avant le retour de Christ.  

 

Le retour de Christ sera littéral et visible (#Ac 1:11; 1Th 4:16; Ap 1:7). Cependant, le moment de sa 

venue est inconnu.  

 

La résurrection des morts. Les postmillénaristes sont généralement d’accord avec les amillénaristes au 

sujet de la résurrection. Il y aura une résurrection générale des croyants et des incrédules (#Da 12:2; Mt 

25:31, 32; Jn 5:28, 29; Ac 24:15; Ap 20:12, 13) qui se produira en même temps que le retour de Christ 

(#1Co 15:23, 24; 1Th 4:16) {747}.  

 

Le jugement dernier. Les postmillénaristes sont aussi généralement d’accord avec les amillénaristes au 

sujet du jugement dernier. Lors de la seconde venue de Christ, il y aura une résurrection générale et un 

jugement général de tous les hommes (#Mt 13:37-43; 25:32), ainsi que des anges (#2P 2:4). Il y aura 

un jugement au sujet des actes commis pendant la vie sur terre et les gens seront jugés selon la lumière 

qu’ils auront reçue (#Lu 12:47, 48). Ceux qui auront eu l’occasion d’entendre la prédication de 

l’Évangile seront jugés selon leur attitude envers Christ {748}.  

 

L’état éternel. Le jugement effectué par Christ, tel qu’enseigné par les postmillénaristes, aura pour 

conséquence que les justes auront la vie éternelle tandis que les méchants subiront le châtiment éternel. 

La situation finale du croyant autant que de l’incroyant sera invariable et éternelle. Pour les croyants, ce 

sera la « plénitude et la perfection d’une vie sainte, en communion avec Dieu et les esprits sanctifiés 

{749} ». Cependant, il y aura un degré de récompense qui dépendra du degré de foi que chacun aura 

démontré (#Lu 19:17, 19; 1Co 3:14, 15).  

 



 

55 

Le croyant passera l’éternité au ciel, décrit comme une forme rénovée de ce monde-ci {750}. Les méchants 

passeront l’éternité dans des tourments sans fin (#Mt 25:31-33, 41, 46) {751}.  

 

Le prémillénarisme « historique »  

 

Introduction. Le terme prémillénarisme signifie que Christ reviendra avant le millénium pour établir 

son règne terrestre de mille ans. Cependant, il existe deux formes bien distinctes de prémillénarisme : 

l’une connue sous le nom de prémillénarisme historique (ou encore prémillénarisme non 

dispensationaliste), l’autre sous le nom de prémillénarisme dispensationaliste. George E. Ladd et J. 

Barton Payne ont été des porte-paroles importants du prémillénarisme historique.  

 

Le système herméneutique du prémillénarisme historique le distingue du prémillénarisme 

dispensationaliste. Dans le prémillénarisme historique, la distinction entre Israël et l’Église n’est pas 

maintenue et il n’est pas non plus exigé de recourir à une interprétation littérale {752} invariable. Ladd 

suggère que dans son contexte, #Esaïe 53 n’est pas une prophétie concernant le Messie, alors qu’elle est 

considérée comme telle dans le Nouveau Testament ; en conséquence, « l’herméneutique littérale ne 

fonctionne pas {753} ». De plus, « le Nouveau Testament applique des prophéties de l’Ancien Testament 

à l’Église néo-testamentaire et ce faisant, identifie donc l’Église à l’Israël spirituel {754} ». Un exemple 

de ceci se trouve dans #Romains 9:25, 26, qui cite #Osée 1:9, 10; 2:23. Dans la citation de l’Ancien 

Testament, cela fait référence à Israël, alors que dans le Nouveau Testament cette citation fait référence 

à l’Église. D’autres exemples similaires de cette « spiritualisation dans l’herméneutique » se trouvent 

dans #Romains 2:28, 29; 4:11, 16; Galates 3:7, 29. L’application de la nouvelle alliance de #Jérémie 

31:33, 34 à l’Église dans #Hébreux 8 en est un autre exemple. Ladd conclut que « Paul considère que 

l’Église est l’Israël spirituel {755} ».  

 

La méthode d’interprétation mentionnée ci-dessus et ses conclusions sont semblables à celles de 

l’amillénarisme, comme Ladd le suggère {756}. L’une des différences, cependant, entre le 

prémillénarisme historique et l’amillénarisme concerne la reconnaissance d’un avenir au sens littéral 

pour la nation d’Israël, ce que le premier affirme et que le second nie. #Romains 11:26 déclare : « Et 

ainsi tout Israël sera sauvé » - ce qui fait référence à la nation d’Israël. À partir de cette déclaration, il 

est clair qu’il y a un futur pour la nation d’Israël. Cependant, les détails de cet avenir pour Israël restent 

flous. Il n’est même pas certain que la conversion future d’Israël se fera par rapport au millénium {757}.  

 

La grande Tribulation. Puisque l’enlèvement de l’Église avant la grande Tribulation est lié à la 

distinction de deux programmes divins, l’un pour Israël et l’autre pour l’Église, et puisque le 

prémillénarisme historique n’accepte pas une telle distinction, le prémillénarisme historique enseigne 

que l’Église devra traverser la grande Tribulation. George Ladd affirme que c’était la croyance de 

l’Église primitive {758}, et il ajoute en disant que les termes grecs parlant du retour de Christ (parousia, 

apokalypse, et epiphany) n’établissent pas de distinction entre deux venues comme l’enseignent les 

défenseurs de l’enlèvement de l’Église avant la Tribulation {759}. En examinant les passages-clés utilisés 

par ces derniers, Ladd conclut que l’enlèvement avant la grande Tribulation n’est pas clairement 

enseigné dans le Nouveau Testament. Il déclare : « La Parole de Dieu n’affirme nulle part que 

l’enlèvement et la résurrection des croyants précéderont la grande Tribulation {760}. »  

 

Les arguments en faveur de la présence de l’Église sur terre pendant la Tribulation peuvent se résumer 

ainsi. 1° Le point de vue posttribulationiste constitue le point de vue historique de l’Église primitive ; le 

prétribulationisme est une conception récente {761}. 2° Même si l’Église demeure sur la terre pendant la 

Tribulation, elle connaîtra des souffrances et des épreuves, mais la colère de Dieu lui sera épargnée. En 

effet, celle-ci est réservée aux incroyants. 3° Il n’existe pas de résurrection séparée entre les saints de la 

période de l’Église et les croyants de l’époque de l’Ancien Testament. Tous ressusciteront au même 

moment - juste avant l’établissement du royaume de Christ {762}. 4° L’espérance des auteurs du Nouveau 

Testament n’était pas un enlèvement secret, mais la seconde venue de Christ. Toutes les déclarations 

concernant le retour de Christ font référence à une seule venue, et non à une venue secrète réservée à 

l’Église avant la Tribulation et, à la suite de la grande Tribulation une autre venue où Christ viendrait 

régner {763}. 5° L’Église inclut les sauvés de toutes les époques, et du fait que l’Écriture indique que des 



 

56 

croyants seront sur terre pendant la grande Tribulation (par ex. #Ap 7:14), cela signifie que l’Église ne 

sera pas enlevée avant la Tribulation.  

 

La seconde venue. Le prémillénarisme historique prétend que, selon #Apocalypse 19:6-10, les noces 

de l’Agneau - « l’union de Christ et de son épouse, l’Église {764} » - se produiront lors de la seconde 

venue de Christ. Ceci est en outre décrit dans un langage métaphorique (#Mt 25:1-13; 2Co 11:2). Christ 

conquiert ses ennemis lors de son retour triomphant, jetant la bête et le faux prophète dans l’étang de 

feu (#Ap 19:20). Le diable est également lié dans l’abîme pour mille ans (#Ap 20:2, 3), et à la fin de 

ces mille ans, il sera jeté à son tour dans l’étang de feu (#Ap 20:10).  

 

La « première résurrection » décrit la résurrection corporelle des saints de tous les âges (#Ap 20:4, 5) ; 

il n’est pas question d’une résurrection séparée des saints de l’Église et de ceux de l’Ancien Testament. 

Les croyants de tous les âges seront ressuscités en même temps, au retour de Christ. Ceux qui sont morts 

incrédules seront ressuscités à la fin du millénium.  

 

Le millénium. Le règne de Christ ne commencera pas lors d’un événement particulier - Christ règne 

déjà maintenant depuis le ciel {765}. Christ est en ce moment même assis à la droite de Dieu, et il règne 

en qualité de roi messianique. « Le Nouveau Testament ne dépeint pas le règne de Christ comme étant 

limité à Israël pendant le millénium ; il s’agit d’un règne spirituel dans le ciel qui a déjà été inauguré 

{766}. » #Philippiens 2:5-10 établit que Christ est actuellement assis sur le trône et qu’il règne (voir #1Co 

15:24; 1Ti 6:15). #Actes 2:34, 35 (qui cite #Ps 110:1) indique que le trône de David a été transféré de 

Jérusalem au ciel {767}. Ainsi le règne de Christ n’appartient pas simplement à une époque millénaire à 

venir, mais aussi à notre époque.  

 

Selon #1Corinthiens 15:23-26, le triomphe du royaume de Christ peut être vu en trois étapes {768}. 1° 

La résurrection de Christ est la première étape, suivie par un intervalle indéterminé. 2° La parousie 

(parousia) de Christ et la résurrection des croyants, suivie d’un intervalle indéterminé, constituent la 

seconde étape. 3° « La fin », le jour où Christ mettra la touche finale à la soumission de ses ennemis, 

sera l’étape ultime.  

 

Ainsi, le royaume messianique de Christ se révèle tout au long de l’Histoire, et pas uniquement dans le 

millénium {769}. En fait, « Christ a commencé son règne messianique le jour de sa résurrection et de son 

ascension ; mais son règne présent est invisible … . l’ordre des choses de l’âge à venir impliquera un 

nouveau ciel et une nouvelle terre, et il sera si différent du présent ordre des choses qu’on peut en parler 

comme étant au-delà de l’Histoire {770} ».  

 

Le prémillénarisme dispensationaliste  

 

Introduction. Le prémillénarisme dispensationaliste {771} peut se décrire selon deux caractéristiques 

essentielles. 1° Il distingue le plan divin pour Israël de celui de l’Église. 2° Une interprétation littérale 

et cohérente de l’Écriture est maintenue. Les prémillénaristes dispensationalistes croient que l’Église 

sera enlevée (#1Th 4:13-18) avant la grande Tribulation ; pendant cette période, Dieu jugera les Gentils 

incrédules et la désobéissance d’Israël (#Ap 6:1-19:@). À la fin de la Tribulation, Christ reviendra avec 

l’Église pour établir son règne millénaire sur la terre. À la suite du règne de mille ans de Christ, Satan 

sera de nouveau libéré, après quoi il sera jeté avec ses disciples dans l’étang de feu (#Ap 20:7-10). L’état 

éternel suivra.  

 

Dès le début, l’Église avait une confession prémillénariste. La Didache (autour de l’an 100 de notre ère), 

Clément de Rome (en 96 ou 97), le Berger d’Hermas (140-150), Ignace d’Antioche (50-115 ?), Papias 

(80-163), Justin Martyr (né autour de l’an 100 ou avant), Irénée (mort en l’an 200), Tertullien (150-225), 

et d’autres sources indiquent que l’Église primitive croyait au retour de Jésus-Christ pour établir 

personnellement son royaume terrestre {772}.  

 

Interprétation. Deux particularités fondamentales caractérisent le prémillénarisme dispensationaliste. 

1° Une herméneutique littérale. L’interprétation littérale fait référence à l’interprétation « normale » - ce 



 

57 

qui signifie qu’on donne aux mots et aux déclarations leur sens normal et habituel {773}. Puisque les 

prophéties concernant la première venue de Christ ont été accomplies littéralement, il est donc légitime 

de s’attendre à ce que les prophéties au sujet de sa seconde venue se réalisent aussi littéralement. De 

plus, si la prophétie supporte d’être spiritualisée, toute objectivité est perdue. Les prémillénaristes 

dispensationnels soulignent la cohérence dans l’interprétation en comprenant la prophétie littéralement. 

Ainsi, les prémillénaristes critiquent les amillénaristes et les postmillénaristes, parce qu’ils ont changé 

leur méthode d’herméneutique en interprétant tous les textes littéralement, sauf ceux qui traitent de la 

prophétie.  

 

   2° Distinction entre Israël et l’Église. Le terme Israël fait toujours référence à la postérité physique de 

Jacob ; on ne trouve aucun exemple où il se réfère à l’Église {774}. Bien que les non-dispensationalistes 

fassent souvent référence à l’Église sous l’appellation de « nouvel Israël », la Bible ne justifie en rien 

cet usage. De nombreux passages indiquent qu’Israël était encore considéré comme une entité distincte 

après la naissance de l’Église (#Ro 9:6; 1Co 10:32). Israël a reçu des promesses inconditionnelles 

(alliances) dans l’Ancien Testament qui doivent être accomplies avec Israël pendant le royaume 

millénaire. L’Église, de son côté, qui constitue une entité distincte du Nouveau Testament, tire son 

origine du jour de la Pentecôte (#1Co 12:13). Elle n’a jamais été prophétisée, encore moins existé, dans 

l’Ancien Testament (#Ep 3:9). Elle existe depuis la Pentecôte (#Ac 2) et cela durera jusqu’à ce qu’elle 

soit enlevée (#1Th 4:13-18). La croyance que l’enlèvement se fera avant la grande Tribulation repose 

sur le fait que le but de la Tribulation est de juger les Gentils incrédules et de discipliner Israël pour sa 

désobéissance (#Jér 30:7) ; l’Église n’a rien à faire dans la Tribulation car elle ne lui est pas destinée.  

 

Les alliances. Bien qu’#Apocalypse 20:4-6 confirme le prémillénarisme dispensationnel, ce passage 

n’en est pas le fondement. Les fondements du prémillénarisme dispensationnel reposent sur les alliances 

de l’Ancien Testament {775}. Ces alliances étaient littérales, inconditionnelles, et éternelles. Aucune 

condition ne leur est attachée et en tant que telles, elles garantissent à Israël une terre et un règne 

messianique futurs ainsi que des bénédictions spirituelles.  

 

   1° L’alliance abrahamique. Décrite dans #Genèse 12:1-3, cette alliance promet une terre (#Genèse 

12:1 ; voir #Ap 13:14-17 ; développée davantage dans l’alliance au sujet de la Palestine) ; de nombreux 

descendants qui forment une nation, une dynastie et un trône (#Genèse 12:2 ; voir #Ap 13:16; 17:2-6 ; 

développée davantage dans l’alliance davidique) ; et la rédemption (#Genèse 12:3 ; voir #Ap 22:18 ; 

développée davantage dans la nouvelle alliance).  

 

   2° L’alliance au sujet de la Palestine (#De 30:1-10). Cette alliance garantit à Israël le droit permanent 

d’avoir cette terre. C’est une promesse inconditionnelle, comme le démontrent les expressions « Dieu 

fera ceci et cela » et ce, sans qu’il y ait d’obligations correspondantes. Cette alliance promet le retour 

d’Israël sur sa terre, dans la repentance et la foi (#De 30:2), dans des circonstances où Dieu leur 

permettra de prospérer (#De 30:3). Cette alliance sera accomplie dans le millénium.  

 

   3° L’alliance davidique (#2S 7:12-16). Les clauses de cette alliance sont résumées au verset #16 par 

les mots « maison », qui promet une dynastie dans la lignée de David ; « royaume », en référence à un 

peuple gouverné par un roi ; « trône », qui souligne l’autorité du règne d’un roi ; et « pour l’éternité », 

qui insiste sur le caractère inconditionnel et éternel de cette promesse faite à Israël. Cette alliance sera 

accomplie au retour de Christ pour régner en gloire sur un Israël croyant.  

 

   4° La nouvelle alliance (#Jér 31:31-34). Cette alliance fournit la base sur laquelle Dieu bénira Israël 

dans le futur - Israël jouira du pardon des péchés à travers la mort méritoire de Christ. La nature 

inconditionnelle de cette alliance se voit encore dans les déclarations « Je ferai ceci et cela » des versets 

#Jér 31:33, 34.  

 

Si ces alliances sont comprises dans leur sens normal, elles envisagent une bénédiction future de la 

nation croyante d’Israël dans la terre promise, pendant le règne du Messie. Ces alliances attendent un 

accomplissement dans le millénium.  

 



 

58 

L’enlèvement. Le terme enlèvement vient de la traduction d’un mot latin signifiant « attrapé en l’air » 

dans #1Th 4:17. L’enlèvement, bien distinct de la seconde venue de Christ, est enseigné dans #Jean 

14:1-3; 1Corinthiens 15:51-57 ; et #1Th 4:13-18. Avant le début de la Tribulation, Christ descendra 

du ciel et viendra chercher l’Église pour qu’elle reste avec lui pendant que la Tribulation se déchaînera 

sur un monde incroyant et impénitent.  

 

Toute une gamme de points de vue existe au sujet de l’enlèvement : aura-t-il lieu avant la Tribulation 

(enlèvement prétribulation - en jargon, « pré-trib »), pendant la Tribulation (enlèvement en milieu de 

Tribulation - en jargon, « mi-trib »), après les jugements des sceaux et des trompettes (enlèvement avant 

la colère de Dieu), à la fin de la Tribulation (enlèvement posttribulationiste - en jargon, « post-trib »), 

ou se peut-il que seulement certains croyants soient enlevés (enlèvement partiel) ?  

 

Enlèvement partiel. Les partisans de l’enlèvement partiel enseignent que seulement ceux qui « veillent, 

prient et attendent », ceux qui « auront aimé son avènement » (#2Ti 4:8) et « ceux qui l’attendent pour 

leur salut » (#Hé 9:28) seront enlevés. Certains de ceux qui soutenaient ce point de vue dans le passé 

incluent Robert Govett, J. A. Seiss, G. H. Pember, et G. H. Lang ; et plus récemment Witness Lee, du 

Mouvement de l’Église locale, a souscrit à cette opinion.  

 

Problèmes. Ce point de vue soulève plus de problèmes graves que n’importe quel autre point de vue sur 

l’enlèvement {776}. 1° Il comprend mal le sens et la signification de la mort de Christ et devient une 

version protestante de la doctrine du purgatoire. Les partisans de l’enlèvement partiel disent en effet que 

les croyants ne sont pas prêts pour le ciel simplement parce qu’ils ont mis leur confiance dans l’expiation 

de Christ. S’ils n’ont pas atteint un niveau adéquat de spiritualité, il leur faut subir le feu de la Tribulation 

qui les raffinera. Cependant, l’Écriture indique clairement que seule l’expiation par Christ justifie les 

croyants et les prépare entièrement pour le ciel (#Ro 5:1; Col 2:13). 2° Cela nie l’unité du corps de 

Christ. Le corps de Christ est un seul corps (#1Co 12:12, 13). Comment un corps pourrait-il être 

fragmenté ? Si l’enlèvement partiel est vrai, le corps de Christ est fragmenté. Mais l’Église est l’épouse 

de Christ, et tous sont membres de son corps et ils seront tous enlevés : « Nous serons tous changés » 

(#1Co 15:51). Cette promesse a été adressée à une Église qui avait des problèmes, qui était criblée de 

péchés (voir #1Co 3:1; 5:1; 6:1, 18). 3° C’est une méprise par rapport à l’enseignement au sujet des 

récompenses. Cela revient à enseigner que l’enlèvement est la récompense de la fidélité - or, 

l’enlèvement n’est pas une récompense ; c’est la bénédiction promise à tous les croyants. Le tribunal de 

Christ, qui promet des récompenses, vient immédiatement après l’enlèvement. 4° L’enlèvement inclut 

les chrétiens charnels. L’insistance de Paul en utilisant le pronom « nous » lorsqu’il s’adresse aux 

Corinthiens charnels clarifie ce point (#1Co 15:51).  

 

Enlèvement en milieu de Tribulation. Les partisans de l’enlèvement en milieu de Tribulation croient 

que l’Église connaîtra les trois premières années et demie de la Tribulation, qui, enseignent-ils, ne 

représentent pas la colère de Dieu ; seuls les jugements des coupes représentent la colère divine (en ce 

sens, c’est similaire au point de vue de l’enlèvement avant la colère de Dieu). Les croyants seront 

épargnés de la colère de Dieu, qui s’abattra sur la terre pendant les trois dernières années et demie. Les 

jugements des sceaux et des trompettes viennent de l’homme ; les jugements des coupes viennent de 

Dieu. Ils identifient la trompette d’#Apocalypse 11:15 avec celle de #1Corinthiens 15:52. Les partisans 

de ce point de vue incluent Merrill C. Tenney, J. Oliver Buswell, et Norman B. Harrison.  

 

Problèmes. 1° L’identification de la trompette d’#Apocalypse 11:15 avec la trompette de 

#1Corinthiens 15:52 est une analogie problématique et entièrement arbitraire. L’Écriture évoque de 

nombreuses trompettes. D’autre part, l’identification de ces deux trompettes est basée sur le principe 

que la 7e trompette de l’Apocalypse est la dernière trompette - mais ce n’est pas la dernière. La dernière 

trompette est mentionnée dans #Matthieu 24:31, elle sonne à la fin de la Tribulation le rassemblement 

des élus israélites dans la terre promise. De plus, les trompettes de l’Apocalypse et de #1Corinthiens 

15 sont très différentes. Les trompettes de l’Apocalypse sont sonnées par des anges et elles évoquent le 

jugement. La trompette dans #1Corinthiens 15 est la « trompette de Dieu » et elle est une bénédiction, 

ayant pour résultat la résurrection et la glorification. Il n’est fait nulle part mention de la résurrection 

dans le contexte d’#Apocalypse 11:15. En outre, la trompette d’#Apocalypse 11:15 ne résonne pas en 



 

59 

milieu de Tribulation mais vers la fin {777}, ce qui signifie que les croyants seraient dans la seconde 

moitié de la Tribulation et traverseraient donc la « grande Tribulation » (#Mt 24:21; Da 7:25; 12:7).  

 

Enlèvement posttribulationiste. Il existe au moins quatre différents points de vue dans la position 

posttribulationiste. 1° Le posttribulationisme classique. J. Barton Payne {778} faisait référence à ce point 

de vue comme étant celui de l’« anté-tribulation », ce qui suggère que les prophéties de la Tribulation 

ont déjà été accomplies ou sont en train de l’être afin que Christ puisse revenir à n’importe quel moment. 

Payne, par conséquent, croyait à l’imminence du retour de Christ - une position inhabituelle pour un 

posttribulationiste. Il considérait la Tribulation comme n’étant pas un événement littéral. En faisant une 

allégorie de la Tribulation, son point de vue est semblable à l’amillénarisme. Le problème avec cela 

c’est qu’il ne se rend pas compte du sérieux des événements d’#Apocalypse 6:1-19:@. 2° Le 

posttribulationisme servi-classique. Ce point de vue, que défend Alexander Reese {779}, enseigne que la 

Tribulation pourrait survenir à l’instant mais que certains aspects resteraient à accomplir dans le futur. 

Par conséquent, le retour de Christ n’est pas imminent. 3° Le posttribulationisme futuriste. George Eldon 

Ladd {780} soutient cette position, affirmant une Tribulation littérale future. Bien que Ladd ait rejeté le 

principe que l’Écriture enseigne un retour imminent de Christ, elle est vraiment claire à ce sujet (voir 

#1Co 15:51, 52; Ph 3:20; 1Th 4:13-18; Tit 2:13). 4° Le posttribulationisme dispensationnel. Robert 

Gundry prétend que le retour de Christ n’est pas imminent ; il considère la Tribulation comme étant la 

colère de Satan et non de Dieu. Bien qu’il établisse une distinction entre Israël et l’Église, il considère 

que #Matthieu 24 parle de l’Église et de l’enlèvement. Il suggère que l’enlèvement se produira avant la 

seconde venue de Christ mais il le relie encore avec la seconde venue de Christ sur la terre. Le problème 

de Gundry est qu’il ne distingue pas convenablement Israël de l’Église. La Tribulation est un temps de 

châtiment pour les nations païennes (#Joe 3:1; Za 14:2; Ap 6:15-17; 11:18) et de discipline pour Israël 

(#Jér 30:7; Da 12:1; Sop 1:16-18), pour amener Israël à la repentance (#Ez 36:18-32; Mal 4:5, 6) afin 

qu’il reçoive Jésus comme son Messie (#Za 12:10-14), mais cela n’a pas de lien avec l’Église. La 

Tribulation est la manifestation de la colère de Dieu, et non celle de l’homme ou celle de Satan (#Ro 

5:9; Ap 6:16, 17). L’un des problèmes sérieux concernant le point de vue posttribulationiste est la 

question de savoir qui peuplera le royaume millénaire.  

 

Enlèvement avant la colère de Dieu. Marvin Rosenthal {781} enseigne que seuls les jugements des coupes 

reflètent la colère de Dieu ; par conséquent, l’Église sera sur la terre durant les jugements des sceaux et 

des trompettes, mais elle sera enlevée avant les jugements des coupes.  

 

Problème. Le problème principal de ce point de vue, c’est que l’Écriture n’a aucune ambiguïté sur le 

fait que la période entière des sept années des jugements des sceaux, des trompettes et des coupes 

concerne la colère divine.  

 

Après que les six sceaux auront été ouverts au début de la Tribulation, les gens sur terre demanderont 

aux rochers de les cacher « de la colère de l’Agneau ; car le grand jour de sa colère est venu {782} » (#Ap 

6:16, 17). Ils reconnaissent que les jugements des sceaux sont le fait de la colère de Dieu. Pendant toute 

la période de la Tribulation, les événements sont décrits comme étant la manifestation de la colère divine 

(#Ap 6:16, 17; 11:18; 14:19; 15:1, 7; 16:1, 19). Ces passages de l’Écriture ne permettent pas de 

restreindre la colère de Dieu aux jugements des coupes.  

 

Enlèvement avant la Tribulation. L’enlèvement avant la Tribulation est adopté et ce, pour plusieurs 

raisons {783}. 1° La nature de la Tribulation. La soixante-dixième semaine de Daniel - la Tribulation - est 

le déchaînement de la colère de Dieu pendant sept ans (#Ap 6:16, 17; 11:18; 14:19; 15:1; 16:1, 19). 

Elle est décrite comme étant le jugement de Dieu (#Ap 14:7; 15:4; 16:5-7; 19:2) et le châtiment de 

Dieu (#Esa 24:21, 22). 2° L’étendue de la Tribulation. La terre tout entière sera impliquée (#Esa 24:1, 

24:3-6, 21; 34:2). Cela implique également le châtiment d’Israël par Dieu (#Jér 30:7; Da 9:24). Si ce 

sont bien là la nature et l’étendue de la Tribulation, il est inconcevable que l’Église s’y trouve encore 

pour subir la colère de Dieu. 3° Les buts de la Tribulation. Les intentions divines pendant la Tribulation 

sont de juger les vivants sur terre (#Ap 6:10; 11:10; 13:8, 12, 14; 14:6; 17:8) et de préparer Israël à 

recevoir son Roi (#Ez 36:18-32; Mal 4:5, 6). Aucune de ces choses ne concerne l’Église. 4° L’unité de 

la Tribulation. La Tribulation correspond à la soixante-dixième semaine de Daniel ; #Daniel 9:24 



 

60 

indique clairement que cela se réfère à Israël. 5° L’exemption de la Tribulation. L’Église est la fiancée 

de Christ, l’objet de son amour, et non de sa colère (#Ep 5:25). Ce serait une contradiction dans la nature 

même de la relation de Christ avec son Église si celle-ci devait passer à travers les châtiments de la 

Tribulation. Des versets disent clairement que l’Église sera épargnée de la Tribulation (voir #Ro 5:9 

{784} ; #1Th 5:9; 2Th 2:13; Ap 3:10) {785}. 6° La séquence de la Tribulation. Les signes de #Matthieu 

24 (ainsi que de nombreux autres passages) ont été donnés à Israël au sujet de la seconde venue de 

Christ ; cependant, aucun signe n’a été donné à l’Église pour connaître le moment de l’enlèvement (ce 

qui signifie qu’il arrivera soudainement, comme l’ont affirmé les prétribulationistes). « L’Église a reçu 

l’instruction de vivre dans l’attente de la venue imminente du Seigneur, qui les transportera dans sa 

présence (#Jn 14:2, 3; Ac 1:11; 1Co 15:51, 52; Ph 3:20; Col 3:4; 1Th 1:10; 1Ti 6:14; Ja 5:8; 2P 3:3, 

4) {786}. »  

 

Problème. Ce point de vue est celui qui présente le moins de difficultés puisqu’il garde toujours des 

distinctions entre le but de Dieu pour Israël et celui pour l’Église. Puisque l’Église est l’épouse de Christ 

et puisque la Tribulation est le déchaînement de la colère de Dieu, il est inconcevable que l’Église soit 

encore sur la terre pendant la Tribulation. Certains passages promettent explicitement que les croyants 

de l’ère de l’Église seront épargnés de la colère de Dieu (#Ro 5:9; 1Th 1:10; 5:9; Ap 3:10).  

 

La grande Tribulation. La Tribulation constitue la soixante-dixième semaine de Daniel (#Da 9:27), une 

semaine qui, selon la terminologie du prophète, correspond à sept années. C’est la dernière semaine de 

la prophétie des 70 semaines (490 ans) concernant l’avenir d’Israël (#Da 9:24-27) et qui a commencé 

en 444 av. J.-C. Les soixante-neuf premières semaines (483 ans) se sont terminées avec la mort de Christ 

(#Da 9:26). Il y a un « intervalle » entre la 69e (33 apr. J.-C.) et la 70e semaine (la période de la 

Tribulation à venir) {787}. Étant la 70e semaine de Daniel, la Tribulation concerne particulièrement Israël 

(et non l’Église), puisqu’il a été dit à Daniel : « Soixante-dix semaines ont été fixées sur ton peuple » 

(#Da 9:24). Quand Jésus a détaillé les événements de la Tribulation dans #Matthieu 24:1-25:@, il a 

expliqué à ses disciples ce qui allait arriver à la nation d’Israël, indiquant ainsi que la Tribulation 

concernait Israël.  

 

La Tribulation débutera avec la signature de l’alliance avec la bête, qui promettra de protéger Israël 

(#Da 9:27). Techniquement, l’enlèvement ne marque pas le début de la Tribulation. Il peut s’écouler 

une brève période de temps entre l’enlèvement de l’Église et la signature de l’alliance. La Tribulation 

impliquera le jugement de Dieu sur un monde incrédule, comme cela est expliqué dans #Apocalypse 

6:1-19:@. La série des sceaux, des trompettes et des jugements des coupes dans l’Apocalypse donne 

les détails du jugement de Dieu sur les incrédules, atteignant son apogée avec le retour triomphant de 

Christ sur la Terre, avec sa fiancée, l’Église (#Ap 19:11-21).  

 

On considérait qu’une année prophétique comptait 360 jours, avec une insistance sur la dernière moitié 

de la période de la Tribulation, appelée la grande Tribulation (#Mt 24:21), et qui est décrite comme 

ayant une durée de 42 mois (#Ap 11:2) ou de 1 260 jours (#Ap 11:3).  

 

La nature et le but de la Tribulation sont importants pour résoudre la question de la participation de 

l’Église dans la Tribulation. 1° Nature de la Tribulation. Il a déjà été démontré que la Tribulation est un 

temps pendant lequel se déchaînera la colère de Dieu (#1Th 1:10; Ap 6:16, 17; 11:18; 14:19; 15:1; 

16:1, 19) ; c’est un temps de châtiment (#Esa 24:20, 21) ; un temps de trouble (#Jér 30:7; Da 12:1) ; 

un temps de grande destruction (#Joe 1:15; 1Th 5:3) ; un temps de désolation (#Sop 1:14, 15) ; un 

temps de jugement (#Ap 14:7; 16:5; 19:2). Si l’Église est l’objet de l’amour de Christ, comment 

pourrait-elle être présente durant la Tribulation ?  

 

   2° Source de la Tribulation. Les posttribulationistes suggèrent que la Tribulation est le temps de la 

colère de Satan, et non de celle de Dieu. Cependant, l’accent dans l’Écriture est mis sur le fait que la 

Tribulation est le temps de la colère de Dieu qui se déverse en jugement sur un monde incrédule {788} 

(#Esa 24:1; 26:21; Sop 1:18; Ap 6:16, 17; 11:18; 16:19; 19:1, 2, etc.).  

 



 

61 

   3° Buts de la Tribulation {789}. Le premier but de la Tribulation, c’est de provoquer la conversion 

d’Israël, ce qui se fera au moyen des mesures disciplinaires que Dieu prendra envers son peuple Israël 

(#Jér 30:7; Ez 20:37; Da 12:1; Za 13:8, 9). Le second but de la Tribulation, c’est de juger les nations 

et les peuples incrédules (#Esa 26:21; Jér 25:32, 33; 2Th 2:12).  

 

Le Tribunal de Christ. Le Tribunal de Christ est mentionné dans #Romains 14:10; 1Corinthiens 3:9-

15; 2Corinthiens 5:10. Ce n’est pas un jugement concernant l’éternité, mais plutôt destiné à 

récompenser les croyants de la période de l’Église pour leur fidélité. Le terme « tribunal » (en grec, 

bēma) est dérivé des jeux grecs, où les athlètes vainqueurs étaient récompensés pour leur victoire dans 

les compétitions athlétiques. Paul utilise cette image pour faire comprendre que les croyants de la 

période de l’Église seront récompensés. Le but du Tribunal de Christ sera de récompenser les actions 

faites pendant la vie sur la terre, qu’elles aient été bonnes ou sans valeur (#2Co 5:10). Les œuvres du 

croyant seront examinées (#1Co 3:13) pour voir si elles ont été effectuées par sa propre force ou par 

Dieu à travers l’individu. Si les œuvres du croyant ne résistent pas à cette épreuve, il sera sauvé mais il 

ne recevra pas de récompense (#1Co 3:15) ; si les œuvres du croyant sont authentiques, il en recevra la 

récompense (#1Co 9:25; 1Th 2:19; 2Ti 4:8; 1P 5:4; Ja 1:12).  

 

On voit bien que les récompenses sont distribuées avant la seconde venue puisque l’épouse a déjà été 

récompensée lorsqu’elle revient avec Christ (#Ap 19:8) {790}.  

 

Les noces de l’Agneau. Avant la seconde venue, les noces de Christ et de son Église se dérouleront au 

ciel. Lorsque Christ reviendra avec son épouse, comme dans #Apocalypse 19:7, la noce aura déjà eu 

lieu {791}. La noce concerne l’Église et elle a lieu dans le ciel, alors que le repas de noces fait référence 

à Israël et se déroule sur terre sous la forme du royaume millénaire {792}.  

 

La seconde venue de Christ. À la fin de la Tribulation, Christ reviendra physiquement sur terre (#Za 

14:4) pour rendre un jugement et pour inaugurer le royaume millénaire (#Za 14:9-21; Mt 25:31; Ap 

20:4). Les saints de l’Ancien Testament et de la Tribulation seront ressuscités à ce moment-là, pour 

hériter du royaume (#Ap 20:4). Lors de la seconde venue, Christ jugera les Juifs et les Gentils. Les Juifs 

seront jugés sur la base de leur disposition envers son retour (#Mt 25:1-13) et sur la base de leur fidélité 

en tant qu’intendants de la Parole de Dieu (#Mt 25:14-30). Les Juifs qui seront sauvés entreront dans le 

royaume millénaire (#Mt 25:21), alors que ceux qui ne le seront pas seront jetés dans les ténèbres du 

dehors (#Mt 25:30). Les Gentils incrédules seront jugés dans la vallée de Josaphat (vallée du 

Cédron - selon les traditions juives et chrétiennes ; #Za 14:4) par rapport à la façon dont ils auront traité 

les Juifs (#Joe 3:2; Mt 25:40). Une réponse positive indiquerait leur foi dans le Messie ; ceux-ci 

hériteront du royaume (#Mt 25:34), mais les incrédules seront envoyés vers un châtiment éternel (#Mt 

25:46).  

 

Le royaume du millénaire. Lorsque Christ reviendra sur la terre, il s’établira lui-même comme Roi à 

Jérusalem, en s’assoyant sur le trône de David (#Lu 1:32, 33). Les alliances inconditionnelles exigent 

un retour littéral et physique de Christ pour établir le royaume. L’alliance abrahamique promettait à 

Israël une terre, une postérité, un roi et une bénédiction spirituelle (#Ge 12:1-3). L’alliance palestinienne 

promettait à Israël sa restauration sur la terre de la promesse et la possession de cette terre (#De 30:1-

10). L’alliance davidique promettait un roi sur le trône de David (#2S 7:16). La nouvelle alliance 

promettait le pardon à Israël - le moyen par lequel la nation allait pouvoir être bénie (#Jér 31:31-34). 

Lors de la seconde venue, ces alliances seront accomplies lorsqu’Israël sera rassemblé de toutes les 

nations (#Mt 24:31), converti (#Za 12:10-14), et restauré sur la terre de la promesse sous l’autorité de 

son Messie.  

 

Les conditions qui seront celles du millénium évoquent un environnement devenu parfait physiquement 

et spirituellement. Ce sera un temps de paix (#Mi 4:2-4; Esa 32:17, 18), de joie (#Esa 61:7, 10), de 

réconfort (#Esa 40:1, 2), où la pauvreté ne sera plus (#Am 9:13-15), ni la maladie (#Esa 35:5, 6). 

Puisque seuls les croyants entreront dans le millénium, ce sera un temps de justice (#Mt 25:37; Ps 24:3, 

4), d’obéissance (#Jér 31:33), de sainteté (#Esa 35:8), de vérité (#Esa 65:16) et celui de la plénitude 

du Saint-Esprit (#Joe 2:28, 29).  



 

62 

 

Christ régnera en tant que Roi (#Esa 9:3-7; 11:1-10), avec David comme régent (#Jér 33:15, 17, 21; 

Am 9:11). Des nobles et des gouverneurs régneront aussi (#Esa 32:1; Mt 19:28; Lu 19:17).  

 

Jérusalem deviendra le centre du monde et régnera (#Za 8:3), car elle sera physiquement élevée à une 

position de suprématie (#Za 14:10). Des changements topographiques se produiront en Israël (#Za 14:4, 

8, 10).  

 

À la fin du millénium, les morts de tous les âges qui ne sont pas sauvés seront ressuscités et ils seront 

jugés devant le grand trône blanc. Ils seront condamnés et jetés dans l’étang de feu, leur dernière 

demeure (#Ap 20:11-15). Le diable, la bête (l’antéchrist), et le faux prophète seront eux aussi jetés dans 

l’étang de feu (#Ap 20:10).  

 

L’état éternel. Après le millénium, les cieux et la terre seront jugés (#2P 3:10) parce qu’ils ont été le 

domaine de la rébellion de Satan contre Dieu. L’état éternel, la demeure de tous les rachetés (#Hé 12:22-

24), pourra enfin commencer (#Ap 21:1-22:@).  

 

 ————   

 


