Q
L)
7p
‘Q
el
-
‘Q
>
7p)

Etude des

Rév. Henri BOHOUSSOU




DOCTRINE llI : Fiche pédagogique sur les grandes vérités de la Bible

e Une profusion de doctrine de toutes natures dans la société africaine
contemporaine

e Unelgnorance du contenu véritable de I'enseignement biblique, ce qui

Contexte du cours favorise I'apparition de faux enseignements dans les églises

e Une influence souvent négative de 'arriere-plan socio culturel et la
présence d’idéologies non bibliques en vogues dans la formulation des
vérités chrétiennes dans les églises

e Lesfausses conceptions doctrinales chrétiennes qui provoquent des
incidences négatives sur le vécu des fideles chrétiens

Ce cours de doctrine biblique, qui est intitulé «les grandes vérités de la

Bible », initie les étudiants aux fondamentaux de la pensée chrétienne, il les
Description du cours prépare a la connaissance, a la compréhension des enseignements de la
Bible en vue d’une vie chrétienne équilibrée et pour I'accomplissement d’un
ministére chrétien porteur de vie.

Enseignant Rév. Henri K. BOHOUSSOU, Maitrise en Théologie et Master en
développement holistique et leadership transformationnel

A la fin de ce cours, les étudiants seront capable de :

e Connaitre quelques grandes vérités de la Bible

e Démontrer les fondements bibliques de ces grandes vérités

e Comprendre ce que la Bible dit de ces grandes vérités

Objectifs du cours e S’informer de quelques confusions contradictoires sur ces vérités

e Développer et appliquer les implications directes de ces vérités dans le
contexte africain

e Quelles sont les caractéristiques des grandes vérités de la Bible ?

e Quels sont les fondements bibliques de ces vérités ?

e Queditla Bible de la spécificité de ces grandes vérités ?

e Qu’est-ce qui est dit de facon contradictoire de ces vérités par apport a

Questions abordées ce que pense la Bible?

e Comment peut-on développer et appliquer ces grandes vérités dans le
contexte africain d’aujourd’hui ?

e Evaluation des étudiants sur le cours
Travail a faire e Devoir de réflexion

e Définitions et caractéristiques des grandes vérités de la Bible
e Fondement biblique des vérités bibliques

e Contenu des vérités bibliques

Contenu e Fausses conceptions au sujet des vérités bibliques

e Développement et application des vérités bibliques




COURS EBAC 2019-2020

TABLE DES MATIERES

©CoNoaRWDdDE

el
= O

el e
o Ul WN

La sotériologie : la doctrine du salut
Les fausses théories sur I’expiation

Le véritable sens de I’expiation
L’étendue de I’expiation

Le processus du salut

La gréace de Dieu

La régénération

La sécurité éternelle

L’ecclésiologie : la doctrine de 1’église

. Les leaders de I’église

. Le gouvernement de I’église

. Les ordonnances de 1’église

. Les raisons de I’existence de I’église

. L’eschatologie : la doctrine des choses de la fin
. Le ciel, I’enfer, la résurrection et les jugements
. Les principaux points de vue concernant les choses de la fin



AIO YAKRO
Textbox
2019-2020


SOTERIOLOGIE : DOCTRINE DU SALUT

La mort de Christ est extrémement importante dans la doctrine chrétienne, mais le sens de son sacrifice
a été interprété de plusieurs facons divergentes. Voici les principaux points de vue au sujet de la mort
de Christ.

* x *

FAUSSES THEORIES SUR L’EXPIATION

Théorie de la rancon payée a Satan

Cette théorie a été développée par Origene (185-254). Elle affirmait que Satan retenait les hommes
captifs, comme un vainqueur dans une guerre. Cette théorie, qui était également soutenue par Augustin,
affirmait que puisque Satan retenait les hommes captifs, une rangon devait é&tre payée, non pas a Dieu,
mais & Satan.

En réponse a ce point de vue, il doit étre noté que c’est la sainteté de Dieu, et non celle de Satan, qui a
été offensée, et le paiement d’une rangon devait étre versé a Dieu pour détourner sa coléere. De plus,
Satan n’a jamais eu le pouvoir de libérer les hommes ; Dieu seul a ce pouvoir.

Cette théorie est fausse parce qu’elle fait de Satan le bienfaiteur de la mort de Christ. Ce point de vue
accorde une trop grande importance a Satan ; la croix était le jugement de Satan, et non une rangon a
Satan.

Théorie de la récapitulation

La théorie de la récapitulation, avancée par Irénée (entre 130-200 ?), enseignait que Christ était passé
par toutes les étapes de la vie d’Adam et de ses expériences, incluant I’expérience du péché. De cette
facon, Christ pouvait réussir 1a ou Adam avait échoué.

Ce qui est vrai, ¢’est que Christ est effectivement appelé le dernier Adam (#1Co 15:45). Cependant,
Christ n’a jamais connu le péché (#1Jn 3:5; Jn 8:46). C’est une théorie incompléte en ce qu’elle néglige

I’expiation ; c’est la mort de Christ qui sauve, et non sa vie.

Théorie de la satisfaction

La théorie de la satisfaction a été développée par Anselme (1033-1109), qui enseignait que Dieu avait
été dérobé de I’honneur qui lui était di et ce, a cause du péché. Cela exigeait une résolution qui pouvait
étre obtenue soit en punissant les pécheurs soit en obtenant satisfaction. Dieu a choisi de résoudre cette
question en obtenant satisfaction a travers 1’offrande de son Fils. Par sa mort, Christ a rendu I’honneur
a Dieu, et il a recu une récompense, qu’il a transmise aux pécheurs. Le don était le pardon pour les
pécheurs et la vie éternelle pour ceux qui vivraient selon I’Evangile.

Bien que ce point de vue mette correctement 1’accent sur le paiement qui doit étre versé a Dieu, et non
pas a Satan, il présente néanmoins certains problémes. Il souligne la miséricorde de Dieu aux dépens
des autres attributs de Dieu, a savoir sa justice et sa sainteté. Il néglige aussi de souligner 1’obéissance
de Christ tout au long de sa vie et, en plus, il ignore les souffrances de Christ pour le pécheur. Plut6t que
de souligner la mort de Christ en tant que condamnation du péché, ce point de vue embrasse le concept
catholigue romain de la pénitence : tant de satisfaction pour autant de violation.




Théorie de la démonstration d’amour

Abélard (1079-1142) a été le premier a défendre cette théorie, reprise ensuite par les théologiens libéraux
modernes tels qu’Horace Bushnell et d’autres, dont la position libérale est plus « modérée ». La thése
de la démonstration d’amour est apparue en réaction a la théorie de la satisfaction d’ Anselme, et enseigne
que la mort de Christ n’était pas indispensable pour faire I’expiation des péchés mais que, par la mort
de Christ, Dieu a donné la preuve de son amour pour I’humanité, a un tel point que les pécheurs seraient
touchés et se repentiraient.

Le point faible de la théorie de la démonstration d’amour est évident. Le fondement de la mort de Christ,
c’est son amour plutdt que sa sainteté ; cette thése enseigne aussi que c’est une réaction émotionnelle
qui va, on ne sait trop comment, pousser les gens a la repentance. L’Ecriture affirme, au contraire, que
Christ est mort en tant que substitut (#Mt 20:28). Et a travers la mort de Christ, le pécheur est justifié
aux yeux d’un Dieu saint, et non simplement influencé par une démonstration d’amour.

Théorie de ’accident

Une thése plus récente, la théorie de 1’accident, a été défendue par Albert Schweitzer (1875-1965). Il
enseignait que Christ a progressivement découvert sa messianité et qu’il s’est enthousiasmé a précher le
Royaume de Dieu mais qu’il a malencontreusement péri dans la foulée. Schweitzer ne voyait pas
comment la mort de Christ pouvait profiter a d’autres.

La faiblesse de la thése de Schweitzer, c’est qu’elle suggere que la mort de Christ n’a été qu’une erreur
de parcours. L’Ecriture n’a jamais rien dit de tel. Au contraire, en de nombreuses occasions, Jésus a
prédit sa mort (#Mt 16:21; 17:22; 20:17-19; 26:1-5) ; la mort de Christ faisait partie du plan de Dieu
(#Ac 2:23). De plus, sa mort a une valeur infinie d’expiation par la substitution (#Esa 53:4-6).

Théorie de ’exemple (martyr)

En réaction a la Réforme, les sociniens ont été les premiers, au XVle siecle, a défendre la théorie de
I’exemple, reprise plus récemment par les unitariens. Cette these, qui est plus libérale que celle de la
démonstration d’amour, suggére que la mort de Christ était inutile pour expier le péché puisque le péché
n’avait pas besoin d’étre puni. Il n’y avait aucun rapport entre le salut des pécheurs et la mort de Christ.
Christ a été plutdt un exemple d’obéissance si parfaite qu’il est allé jusqu’a donner sa vie, ce qui devrait
inspirer les gens a suivre son exemple et a mettre leur vie en ordre.

Les points faibles sont nombreux. Christ n’y apparait que sous les traits d’un simple homme, et
I’expiation comme inutile, alors que I’Ecriture souligne maintes fois qu’elle était bien indispensable
(#Ro 3:24). Ce point de vue présente Christ comme un exemple pour les incroyants mais, dans #1Pierre
2:21, il est écrit que I’exemple de Christ est destiné aux croyants, et non aux incroyants.

Théorie gouvernementale

Grotius (1583-1645) s’est mis a enseigner la théorie gouvernementale en réaction a la théorie de
I’exemple, défendue par Socin. La théorie gouvernementale offrait un compromis entre la théorie de
I’exemple et le point de vue des réformateurs. Grotius enseignait donc que Dieu pardonnait les pécheurs
sans exiger le paiement d’un prix équivalent. Grotius déduisait que Christ avait respecté le principe du
gouvernement dans la loi de Dieu, en payant symboliquement le prix du péché par sa mort, paiement
que Dieu a accepté. Cela lui a permis de mettre les exigences de la loi de c6té et de pardonner aux
pécheurs parce que le principe de son gouvernement a été respecté.

Voici quels sont les points d’achoppement de cette thése : Dieu y est présenté comme susceptible de
changer d’avis - il fait des menaces mais n’exécute pas la sentence ; en fait, il la change. Dieu pardonne
le péché sans en exiger le prix. Or, I’Ecriture enseigne la nécessité d’offrir a Dieu un sacrifice




propitiatoire (#Ro 3:24; 1Jn 2:2) - la colére de Dieu doit étre apaisée. Il était également indispensable
que le péché soit expié par la mort substitutive de Christ (#2Co 5:21; 1P 2:24).

* * *

VERITABLE SENS DE L’EXPIATION

Toutes les opinions que nous venons de présenter comportent une parcelle de vérité quant a la mort de
Christ, mais elles sont également incomplétes ou déficientes quant a leur fagon d’en interpréter le sens.
Le sens fondamental de la mort de Christ tient a son caractere substitutif. Christ est mort a la place des
pécheurs pour payer le prix de leur libération et pour les réconcilier avec Dieu, satisfaisant ainsi les
demandes justes d’un Dieu saint. Les mots qui suivent expliquent le sens véritable de la mort de Christ.

Substitution

La mort de Christ était substitutive - il est mort a la place des pécheurs, ce qu’on appelle aussi vicarius
en latin et qui signifie « remplagant ». Christ « est mort en tant que remplagant, en ce sens qu’il est le
substitut qui a pris sur lui le chatiment que méritaient les pécheurs, dont la culpabilité a été imputée a
Christ de telle sorte qu’il a subi leur chatiment de maniére représentative {554}. » Nombre de passages
soulignent I’expiation substitutive de Christ a la place de ’humanité. Christ a ét€ un substitut en
devenant lui-méme péché pour les autres (#2Co 5:21) ; il a porté les péchés des autres en son corps sur
la croix (#1P 2:24) ; il a souffert une fois pour toutes en portant les péchés des autres (#Hé 9:28) ; il a
enduré des souffrances atroces, la flagellation et la mort a la place des pécheurs (#Esa 53:4-6).

Deux prépositions grecques soulignent la nature substitutive de la mort de Jésus. La préposition anti,
traduite par « de », signifie que Christ est mort comme la rangon de beaucoup, ¢’est-a-dire a leur place
(#Mt 20:28; Mr 10:45). La préposition huper, traduite par « pour », signifie que Christ est mort « en
faveur » ou encore « a la place » des pécheurs (#Ga 3:13; 1Ti 2:6; 2Co 5:21; 1P 3:18). #Philémon
1:13 montre que huper peut avoir le sens de « a la place de ».

Cette doctrine de la substitution revét la plus grande importance car, par la mort de Christ, les exigences
Iégitimes de Dieu ont été satisfaites ; ¢’était une transaction juridique aux termes de laquelle Christ a
réglé le probléme du péché qui condamnait la race humaine. Il est mort pour se substituer a I’humanité
et recevoir a sa place le chatiment de son péché.

Rédemption

Le mot rédemption vient du grec agorazo qui signifie « acheter sur la place du marché ». Fréguemment,
cela évoquait la vente d’esclaves au marché. Ce mot sert & décrire le croyant racheté au marché des
esclaves du péché puis libéré. Le prix de la liberté du croyant et de sa libération de 1’esclavage du péché,
c’est la mort de Jésus-Christ (#1Co 6:20; 7:23; Ap 5:9; 14:3, 4).

Etant donné que le croyant a été racheté par Christ, il lui appartient et devient son esclave.
« Paradoxalement, les rachetés sont toujours des esclaves, mais les esclaves de Dieu qui les a rachetés a
un grand prix ... . Les croyants n’ont pas été libérés par Christ pour jouir égoistement du confort de leur
liberté retrouvée. Bien au contraire, puisque Dieu les a rachetés a grand prix, ils sont devenus les esclaves
de Dieu pour faire sa volonté {sse}. »

Un deuxiéme mot relatif a la rédemption du croyant est exagorazo, qui enseigne que Christ a racheté les
croyants de la malédiction et de ’esclavage que faisait peser sur eux la Loi, parce que cette derniere
était incapable de les sauver. Les croyants ont été rachetés au marché des esclaves (-agorazo) et ont été
définitivement retirés de (ex-) 1a. Christ a libéré les croyants de I’esclavage de la loi et de la
condamnation (#Ga 3:13; 4:5). « La malédiction subsiste sur tous ceux qui enfreignent la Loi ; Christ
est mort de fagon a prendre cette malédiction sur lui, voire a devenir lui-méme malédiction ; nous qui




étions condamnés pouvons désormais étre libres ... (De plus, cet affranchissement est) une liberté
juridiquement garantie {s57}. »

Un troisiéme terme utilisé pour expliquer le sens de la rédemption est celui de lutroo, signifiant « obtenir
la libération moyennant le paiement d’un prix {558} ». Le concept de la libération par le paiement d’une
rancon est particulierement dominant dans ce mot (#Lu 24:21). Les croyants ont été rachetés par le
précieux sang de Christ (#1P 1:18) pour qu’ils appartiennent a Dieu (#Tit 2:14).

La rédemption est présentée du point de vue du péché ; I’humanité était soumise a 1’esclavage et elle
avait besoin d’étre libérée de la tyrannie du péché.

Réconciliation

La réconciliation met ’accent sur le principe de faire la paix avec Dieu. L’homme, qui était séparé de
Dieu, est ramené a la communion avec lui. Le péché avait érigé une barriere infranchissable entre
I’homme et Dieu, et avait rendu I’homme hostile a Dieu (#Esa 59:1, 2; Col 1:21, 22; Ja 4:4). Au travers
de Christ, cette inimitié et la colere de Dieu ont été 6tées (#Ro 5:10). La réconciliation peut donc se
définir ainsi : « Dieu a fait tomber la barriére du péché, pour ramener la paix et permettre a I’homme
d’étre sauvé par lui. » La réconciliation comporte deux volets. Le volet objectif, en ce sens que I’homme
se retrouve réconcilié avec Dieu avant méme qu’il exerce la foi, car I’homme a la possibilité d’étre sauvé
(#2Co 5:18, 19a). C’est ce qu’on appelle la réconciliation possible. L’aspect subjectif de la
réconciliation, c’est lorsqu’un homme croit en Dieu et est réconcilié avec lui (#2Co 5:18, 19b). C’est la
réconciliation expérimentée.

Le mot réconciliation vient du grec katalasso, qui signifie « effectuer un changement, réconcilier {559} ».
Dieu est celui qui a pris I’initiative de ce changement, de cette réconciliation ; c¢’est lui qui a fourni a
I’homme pécheur le moyen d’étre réconcilié avec lui (#2Co 5:18, 19). D’un autre c6té, I’homme est lui-
méme 1’objet de la réconciliation. C’est I’homme qui avait rompu la communion avec Dieu ; I’homme
avait donc besoin d’étre restauré dans cette communion. Cette réconciliation a été rendue possible au
monde entier, mais elle ne peut devenir effective que si chacun la regoit en faisant personnellement le
pas de la foi {s60}.

La réconciliation présente le point de vue humain : ¢’est I’homme qui, en péchant, s’était retiré de la
communion avec Dieu, et c’est donc ’homme qui avait besoin d’étre réconcilié avec lui pour renouveler
cette communion.

Propitiation

Propitiation signifie que la mort de Christ a parfaitement satisfait aux exigences légitimes de Dieu
envers les pécheurs. Parce que Dieu est saint et juste, il ne peut fermer les yeux sur le péché ; par I’ceuvre
de Jésus-Christ, Dieu est pleinement satisfait parce que ses normes de justice ont été respectées. Par son
union avec Christ, le croyant peut désormais étre accepté par Dieu et la colére divine, autrement
inévitable, peut lui étre épargnée.

Dans I’ Ancien Testament, le mot kaphar signifie « couvrir » ; cela implique qu’un rituel a été accompli
pour permettre que le péché soit couvert (#Lé 4:35; 10:17). Le verbe grec hilaskomai, signifiant « rendre
propice », apparait deux fois dans le Nouveau Testament. Dans #Luc 18:13, le collecteur d’impdt
repentant a demandé a Dieu : « soit apaisé envers moi », c’est-a-dire que Dieu pourvoit aux moyens de
couvrir le péché. Dans #Hébreux 2:17, il est dit que Christ a réalisé « I’expiation des péchés ». Le mot
apparait trois fois dans la forme nominale (hilasmos - #1Jn 2:2; 4:10 ; et hilastrion - dans #Ro 3:25).

La propitiation reléve de plusieurs concepts. 1° La colére divine. Etant donné que Dieu est sain, sa colére
est dirigée contre le péché et elle doit étre satisfaite pour que soit épargné a I’homme son anéantissement
éternel. 2° Dieu pourvoit la solution. C’est lui qui fournit le reméde au péché en envoyant Christ mourir




pour expier le péché. 3° La mort de Christ apaise le courroux divin. Le don de Christ satisfait la sainteté
de Dieu et détourne sa colere.

La propitiation exprime le point de vue divin, car Dieu est apaisé - sa sainteté est respectée et satisfaite
par la mort de Christ.

Pardon

Le pardon est ’acte officiel par lequel Dieu retire les charges qui pesaient contre les pécheurs, en vertu
du fait que I’expiation de leurs péchés a été accomplie dans les régles. Plusieurs mots grecs décrivent le
pardon. L un d’eux est charizomai, qui est cousin du mot grace qui signifie « pardonner par grace {s61} ».
C’est le mot qui sert a déclarer qu’une dette a été annulée (#Col 2:13). Le contexte souligne que notre
dette a été clouée a la croix, et que I’expiation par Christ permet a Dieu de pardonner les péchés qui
nous condamnaient.

Le mot grec le plus commun pour « pardon » est aphiémi, signifiant « laisser aller, libérer » ou
« renvoyer libre ». La forme nominale se trouve dans #Ephésiens 1:7, qui insiste sur le fait que les
péchés ont été pardonnés ou renvoyés a cause de la richesse de la grace de Dieu, telle que la mort de
Christ la révéle. Le pardon résout pour toujours le probléme du péché dans la vie du croyant - que les
péchés soient passés, présents ou a venir (#Col 2:13). C’est une affaire bien distincte de la purification
quotidienne du péché qui est nécessaire pour maintenir la communion avec Dieu (#1Jn 1:9).

Le pardon représente le point de vue humain ; I’homme a péché et il a donc besoin que ses péchés soient
réglés et enlevés.

Justification

Si le pardon est la face négative du salut, la justification en est 1’aspect positif. Justifier, c’est déclarer
juste quiconque met sa foi en Christ. C’est la procédure juridique par laquelle Dieu déclare juste le
pécheur qui met sa foi en lui, parce que le sang du Christ a été versé pour rendre cela possible. La
justification souligne surtout 1’aspect positif et comprend deux aspects principaux. C’est le pardon et
I’effacement de tous les péchés, et par conséquent la fin de la séparation d’avec Dieu (#Ac 13:39; Ro
4:6, 7; 5:9-11; 2Co 5:19). Elle a également pour conséquence que le croyant se retrouve justifié, ce qui
lui donne « le droit de recevoir toutes les bénédictions promises aux justes {562} ».

La justification est donc un cadeau gratuit offert par Dieu, comme un effet de sa gréace (#Ro 3:24) etelle
survient dés qu’une personne met sa foi en Christ (#Ro0 4:2; 5:1). Le fondement de la justification, c’est
la mort de Christ (#Ro 5:9), et méme les meilleures ceuvres ne sauraient y contribuer (#Ro 4:5). Le
moyen de la justification, c’est la foi (#Ro 5:1). Par la justification, Dieu préserve sa propre intégrité et
les normes qu’il a fixées, mais il devient dans le méme temps capable d’avoir une communion avec les
pécheurs, parce que la justice de Christ leur est imputée.

La justification exprime le point de vue humain. L’homme avait péché et enfreint par conséquent les

lois divines. L’homme avait besoin de recevoir de Dieu sa justification, pour retrouver sa communion
avec lui.

ETENDUE DE L’EXPIATION

L’étendue de ’expiation provoque depuis toujours de grandes controverses : Christ est mort ... mais
pour qui ? Certains suggérent que Christ n’est mort que pour les élus, alors que d’autres affirment que




la mort de Christ s’est faite au bénéfice de I'univers entier - il est mort pour tous, méme si tous n’en
bénéficieront pas.

Expiation limitée

On préfére souvent, a ’expression « expiation limitée », celle de rédemption définie ou particuliére, ce
qui implique que I’expiation faite par le Christ se limite (est circonscrite) a un nombre déterminé de
personnes. Voici les arguments en faveur d’une rédemption particuliere.

Nombre de passages bibliques soulignent que Christ est mort pour un groupe bien précis de personnes,
et pas pour tout le monde. En tant que Bon Berger, Christ a offert sa vie pour ses brebis (#Jn 10:15) et
elles seules ; tous ne font pas partie du troupeau. Christ a donné sa vie pour I’Eglise (#Ac 20:28; Ep
5:25) ; il est mort pour les élus (#Ro 8:32, 33). Les bénéficiaires de I’amour divin ne sont donc pas en
nombre infini ; Dieu n’aime pas tout le monde du méme amour (voir #Ro 1:7; 8:29; 9:13; Col 3:12;
1Th 1:4; 2Th 2:13). « Etant donné que les bénéficiaires de 1’amour du Pére sont des personnes
particulieres, en nombre restreint et limité, il en va de méme de ceux qui bénéficient de la mort de Christ
{5633, » C’est une vérité qu’on trouve également exprimée dans des versets comme #1Jean 4:10, ainsi
gue #Romains 5:8; 8:32.

Si Christ est vraiment mort pour expier le péché, alors les bénéficiaires de cette expiation ne peuvent
étre qu’en nombre restreint. Sinon, les conséquences de I’expiation seraient affaiblies du fait que Christ
ne parviendrait pas a sauver tous les gens en faveur desquels il a subi son sacrifice expiatoire.

D’autres arguments sont avancés pour étayer la thése de I’expiation limitée, dont ceux-ci : si Dieu est
souverain (#Ep 1:11), on ne peut concevoir que ses plans puissent ne pas se concrétiser. Or, si Christ
est mort pour tous les hommes et que tous ne sont pas effectivement sauveés, alors le plan de Dieu a
effectivement échoué. Si Christ est mort pour tous alors la rédemption avait été prévue pour bénéficier
a tous, et tous sont donc justifiés. C’est une facon de penser qui mene droit a ['universalisme (« NOUS
irons tous au paradis »). Dans les passages qui déclarent que Christ est mort en faveur du monde, cela
signifie qu’il est mort pour « toutes les tribus et toutes les nations - pas seulement pour les Juifs {s64} ».
De méme, lorsgque le mot « tous » est utilisé, comme dans #2Corinthiens 5:15, cela signifie toutes les
catégories de personnes, mais pas chaque personne.

Expiation illimitée

La doctrine de I’expiation illimitée, telle que la défendent les évangéliques, signifie que Christ est mort
pour tous mais que sa mort ne bénéficie qu’a ceux qui acceptent de mettre leur foi en I’Evangile. Voici
les arguments en faveur de 1’expiation illimitée.

1° Si I’on prend les déclarations du Nouveau Testament mot & mot, il est évident qu’elles enseignent
gue Christ est bien mort pour le salut de tous.

2° L’expiation limitée ne se fonde pas sur I’exégése des textes de ’Ecriture mais plutot sur les
prémisses logiques que, si Christ est mort pour tous et que seulement certains sont sauveés, alors le plan
divin a échoue.

3° Le mot monde, tel que défini par Jean, n’a que « haine pour Dieu ; il rejette Christ et il est dominé
par Satan. C’est pourtant bien pour ce monde-la que Christ est mort ses}. » (Voir #Jn 1:29; 3:16, 17;
4:42; 1Jn 4:14.) Ces passages préchent en faveur de I’expiation universelle.

4° Le mot quiconque apparait plus de 110 fois dans le Nouveau Testament et dans un sens
indéfectiblement universel {se6} (voir #Jn 3:16; Ac 2:21; 10:43; Ro 10:13; Ap 22:17).




5° Le mot tous, ou tout autre terme équivalent, ne peut signifier autre chose que « tout le monde ».
Christ est mort pour les impies - comme tout le monde est impie (#Ro 5:6), Christ est mort pour tout le
monde, c¢’est-a-dire chaque personne (#2Co 5:14, 15; 1Ti 2:6; 4:10; Tit 2:11; Hé 2:9; 2P 3:9).

6° #2Pierre 2:1 indique que Christ est mort pour les faux docteurs qui ont renié « le maitre qui les a
rachetés ». Le contexte indique que ces hérétiques sont condamnés a I’anéantissement, et pourtant il est
dit & leur propos que « le Maitre les a rachetés eux aussi ». Cet argument va a I’encontre de la thése de

I’expiation limitée.

7° « La Bible enseigne que Christ est mort pour les "pécheurs” (#1Ti 1:15; Ro 5:6-8). Ce mot de
"pécheurs" ne signifie jamais "I’Eglise” ou "les élus," mais désigne bien toute I’humanité perdue {5673. »

PROCESSUS DU SALUT

Du point de vue de Dieu

L’ceuvre du Peére. Méme si le salut implique en partie une responsabilité humaine, au départ, c’est Dieu
qui a souverainement décrété que les pécheurs se verraient offrir le salut.

1° Election. Cette question de 1’élection ne se pose pas en termes de savoir si on la comprend ou non,
mais bien de voir si elle est enseignée dans la Bible. Si vraiment la Bible défend la thése de 1’¢élection
(ou toute autre doctrine), alors comment ne pas y adhérer ? La doctrine de 1’élection reléve d’un grand
nombre de domaines : Israél est le peuple élu (#De 7:6); les anges sont élus (#1Ti 5:21); les
sacrificateurs lévites étaient élus (#De 18:5) ; le prophéte Jérémie était élu (#Jér 1:5) ; et les croyants
sont eux aussi élus (#Ep 1:4).

Qu’est-ce donc que 1’élection ? Election peut se définir comme « ’acte éternel par lequel Dieu, selon
son bon plaisir souverain, et sans se fonder sur le moindre mérite de 1’un ou de I’autre, choisit un nombre
limité d’hommes pour en faire les bénéficiaires de sa grace exclusive et du salut éternel {ses} ». L’un des
principaux passages au sujet de I’élection concerne #Ephésiens 1:4, et plus particulierement cette
affirmation, « Dieu nous a €élus ». Le verbe « élire » est traduit du grec eklego, qui veut dire « appeler »
certains parmi le peuple. Ce mot signifie que Dieu a choisi des individus et les a distingués de la masse.
En outre, ce mot est toujours utilisé & la voix moyenne, ce qui signifie que Dieu les a choisis pour lui-
méme. Ceci décrit dans quel but cette élection s’est faite - Dieu a choisi les croyants pour qu’ils soient
en communion avec lui et pour refléter sa grace dans leur fagon de vivre leur vie de rachetés.

On peut relever plusieurs caractéristiques de 1’élection : elle était déterminée de toute éternité (#Ep
1:4) ; ¢’est un acte d’un Dieu souverain en conformité avec sa volonté souveraine (#R0 9:11; 2Ti 1:9) ;
c¢’est une expression de ’amour de Dieu (#Ep 1:4) ; elle ne dépend en aucun cas de I"’homme (#2Ti 1:9;
Ro 9:11) ; elle refléte la justice divine ; Dieu ne saurait étre accusé d’injustice du fait de cette élection
(#Ro 9:14, 20).

2° Prédestination. Ce mot de prédestination vient du grec proorizo, signifiant « marquer a 1’avance »,
et il apparait six fois dans le Nouveau Testament (#Ac 4:28; Ro 8:29, 30; 1Co 2:7; Ep 1:5, 11). Le mot
horizon dérive du grec proorizo. Dieu, par choix souverain, a margqué les croyants de toute éternité.
Plusieurs des caractéristiques de la prédestination apparaissent alors : elle inclut tout événement - pas
seulement le salut individuel (#Ac 4:28) ; elle a déterminé notre statut de fils adoptifs de Dieu (#Ep
1:5) ; elle assure notre glorification ultime (#Ro 8:29, 30) ; son but est de louer la grace de Dieu (#Ep
1:6) ; elle garantit notre héritage éternel (#Ep 1:11) ; et elle reléve du libre arbitre de Dieu, selon sa
propre volonté (#Ep 1:5, 11).




Election et prédestination, cependant, ne minimisent en rien la responsabilité de chaque homme. Méme
si I’élection et la prédestination sont clairement enseignées dans I’Ecriture, ’homme sera tenu pour
responsable de ses choix. A aucun endroit I’Ecriture ne suggére que I’homme serait perdu du fait qu’il
n’aurait pas été élu ni prédestiné ; par contre, I’Ecriture répéte maintes fois qu’un homme sera perdu
parce qu’il aura refusé d’accorder foi a I’Evangile.

3° Adoption. Le mot adoption (du grec huiothesia) signifie « étre placé en position de fils » et décrit
les droits et les priviléges, de méme que la nouvelle position acquise par le croyant en Christ. Ce mot
provient de la tradition romaine selon laquelle, lors d’une cérémonie officielle, il était conféré au fils
adoptif tous les droits d’un fils biologique. Au cours de ce rite, il se produisait quatre choses, « a) la
personne adoptée perdait tout droit dont il pouvait jouir dans sa famille biologique, et il acquérait tous
les droits d’un fils totalement 1égitime dans sa nouvelle famille ; b) il devenait donc héritier des biens
de son nouveau peére ; c) toute trace de I’ancienne vie du fils adoptif était totalement effacée. Par
exemple, toute dette s’en trouvait remise ; elles étaient effacées comme si elles n’avaient jamais existé ;
d) aux yeux de la loi, le fils adoptif devenait le fils de son nouveau pére, dans un sens littéral et absolu
{569}. »

Paul s’est servi de la culture romaine pour décrire le nouveau statut du chrétien en Christ. Par son
adoption, le croyant est libéré de son esclavage et il entre dans la liberté et la maturité en Christ (#Ro
8:15). Par son adoption, le croyant est libéré de I’esclavage de la loi pour acquérir le nouveau statut
auquel lui donne droit son titre de fils (#Ga 4:5). Par son adoption, le croyant jouit d’une nouvelle
relation par laquelle il lui est donné le privilége de s’adresser a Dieu en 1’appelant « Abba ! Pére ! »
(#Ro 8:15; Ga 4:6), terme d’une grande intimité, celui par lequel un fils s’adresse a son pére.
#Ephésiens 1:5 indique que I’acte de ’adoption reléve de la prédestination, ayant été prononcé de toute
éternité mais ne devenant effectif que lorsque la personne croit en Jésus-Christ.

L’ceuvre de Christ. En parlant du processus du salut, I’ceuvre de Christ contribue de fagon essentielle a
le rendre possible. D’abord, elle implique la mort de Christ en tant que substitut pour faire 1’expiation
du péché, ce qui garantit a ’homme son exonération du chatiment et de 1I’esclavage du péché, respectant
ainsi les exigences légitimes d’un Dieu saint.

Un autre aspect important du salut qui n’a pas été encore mentionné est la sanctification. Le mot
sanctification (du grec hagiasmos) signifie « mettre a part ». C’est la méme racine qu’on trouve dans les
mots francais : saint, sanctifier et sainteté. La sanctification et les termes qui relévent de ce mot
apparaissent de plusieurs fagons dans I’ Ancien et dans le Nouveau Testament. Par rapport au croyant du
Nouveau Testament, cependant, la sanctification comporte trois aspects essentiels.

1° Position de sanctifié. C’est la position dont jouit le croyant devant Dieu, et elle se fonde sur la mort
de Christ. De par sa position de sanctifié, le croyant est déclaré saint aux yeux de Dieu ; on ’appelle un
saint. Paul commengait souvent les lettres qu’il adressait aux croyants en les appelant « saints » (#Ro
1:7 ; notez bien : dire que Paul les considérait comme des saints, irait a I’encontre des paroles de Paul,
qui écrivait simplement « a tous ceux qui a Rome sont bien-aimés de Dieu, saints par vocation ».
Comparez #1Co 1:2; 2Co 1:1; et #Ep 1:1). Il est remarquable qu’un groupe aussi charnel que les
croyants de 1’Eglise de Corinthe soit appelé par Paul « ceux qui ont été sanctifiés en Jésus-Christ »
(#1Co 1:2). Cette position de sanctifiés a été rendue Iégitime par la mort de Christ, sacrifice unique et
efficace, une fois pour toutes (#Hé 10:10, 14, 29).

2° Sanctification résultant de I’expérience. Bien que leur position de sanctifi¢ soit garantie aux
croyants, leur sanctification personnelle risque fort d’étre plus fluctuante car elle est soumise aux aléas
de la vie quotidienne et du vécu. Paul prie pour la sanctification personnelle du croyant dans tout ce
qu’il vit (#1Th 5:23) ; Pierre commande aux croyants d’étre saints (#1P 1:16). Cette sanctification qui
résulte de I’expérience croit au fur et a mesure que le croyant consacre sa vie a Dieu (#Ro 6:13; 12:1,
2) et qu’il se nourrit de la Parole de Dieu (#Ps 119:9-16). Evidemment, d’autres facteurs entrent en jeu
dans la sanctification personnelle.




3° L’ultime sanctification. Cet aspect de la sanctification concerne 1’avenir et anticipe la
transformation finale du croyant pour devenir semblable & Christ. C’est alors que tous les croyants seront
présentés devant Dieu sans aucune souillure (#Ep 5:26, 27).

L’ceuvre du Saint-Esprit. L’ceuvre du Saint-Esprit dans le salut inclut son ministére de conviction de
I’incroyant, la régénération de la personne en vue de lui conférer une vie spirituelle, son habitation dans
le croyant, le baptéme de ce dernier pour I’unir avec Christ et les autres chrétiens, et I’apposition de son
sceau sur le croyant.

Du point de vue de ’homme

La question des conditions du salut est importante parce qu’il y va de la pureté de I’Evangile. Quelles
sont donc les conditions requises pour étre sauvé ? Le salut n’est-il qu’un appendice de la foi ? C’est
une question essentielle parce que Paul a prononcé I’anathéme sur quiconque précherait un Evangile
contraire a celui qu’il avait lui-méme préché (#Ga 1:8, 9).

Points de vue erroneés. Il existe toute une série de fausses doctrines sur les conditions du salut. Ces
opinions ajoutent des conditions a la seule qui soit en fait requise : la foi de I’homme en Christ. Si une
autre condition devait étre remplie par I’homme, cela contredirait le fait que le salut se recoit comme un
effet de la grace divine et corromprait la pureté de 1’Evangile. Voici la liste de quelques-unes de ces
fausses théories {570}.

1° Repentez-vous et croyez. La repentance ne doit pas se comprendre comme une condition distincte
de la foi en Christ. Si I’on parle de la repentance comme de la condition du salut, au sens de se sentir
désolé d’avoir péché, cela trahit une compréhension erronée de ce terme. La repentance ne doit pas se
comprendre comme un pas distinct du salut. Dans #Actes 20:21, on voit que repentance et foi, loin
d’étre deux réponses distinctes en faveur de I’Evangile, sont toutes les deux nécessaires pour signifier
gu’on a foi en Christ. Croire en Jésus, c’est changer d’avis sur lui et lui faire confiance, a lui uniquement,
pour étre bénéficiaire du salut.

2° Croyez et soyez baptisés. Cette suggestion provient d’une mauvaise compréhension de #Actes 2:38.
Pierre ne voulait pas dire que le baptéme était indispensable pour obtenir le pardon des péchés. Il
demandait simplement que les membres de la génération des Juifs qui s’était rendue coupable de la
crucifixion de Christ se séparent d’elle parce qu’elle était sur le point de tomber sous le jugement divin.
Une telle séparation devait étre publiqguement démontrée par le moyen du baptéme. De plus, le baptéme
signifiait que les gens avaient déja recu le pardon de leurs péchés {s713.

Un second passage est parfois cité pour suggérer que le baptéme est indispensable au salut : #Marc
16:16. L’expression « Celui qui croira et qui sera baptisé sera sauvé » ne veut pas dire que le baptéme
soit la condition indispensable pour obtenir le salut ; ¢’est ce qu’on peut voir dans la seconde moitié du
verset, qui omet la référence au baptéme. La condamnation vient du refus de croire, et non parce qu’on
n’est pas encore baptisé. De plus, fonder un tel argument sur #Marc 16:16 n’est pas trés sérieux, puisque
les versets de #Marc 16:9-20 ne figurent pas dans les plus anciens manuscrits du Nouveau Testament.

3° Croyez et confessez Christ. En s’appuyant sur #Romains 10:9, on ajoute parfois a I’obtention du
salut la condition de la confession publique de sa foi. Or, ce passage ne prouve pas que ce soit
indispensable au salut. Il dit plut6t que confesser Jésus comme Seigneur signifie reconnaitre sa divinité.
C’¢était et ce sera toujours une question trés importante dans le débat sur le salut. Celui qui croit en Christ
comme son Sauveur doit nécessairement reconnaitre qu’il est Dieu. C’est ainsi qu’il faut comprendre
#Romains 10:9.

4° Croyez et renoncez. Il s’agit de savoir ici s’il est possible de devenir chrétien seulement en croyant
en I’Evangile, ou s’il faut se livrer totalement a Christ, en tant que Seigneur de sa vie. Le probléme
provient en partie ici d’'une mauvaise compréhension de #Romains 10:9. Confesser Christ comme son




Seigneur c’est déclarer dans le méme souffle qu’il est Dieu ; la question n’arien a voir avec sa seigneurie
elle-méme. De plus, s’il était vrai que remettre sa vie entierement entre les mains de Christ comme
Seigneur personnel était la condition indispensable au salut, on n’entendrait jamais parler de chrétiens
charnels. Or, quand Paul parlait aux Corinthiens, a qui il reprochait sévérement d’étre trop charnels, il
s’adressait a eux comme étant « en Christ » malgré tout (#1Co 3:1). La seigneurie se fonde sur
1’application de la connaissance de I’Ecriture, et la connaissance de I’Ecriture vient avec la maturité
spirituelle, qui elle-méme ne peut s’épanouir gu ‘apreés le salut. Proclamer la seigneurie de Christ sur sa
vie est important, mais ce n’est pas pour autant une condition indispensable au salut ; si on affirme cela,
on ajoute quelque chose qui ne se trouve pas dans 1’Evangile.

Un probléme supplémentaire de ce point de vue, ¢’est qu’il comprend de travers le terme de disciple.
Quand Jésus a appelé les hommes a le suivre pour étre ses disciples (voir #Lu 14:25-35), il ne les a pas
appelés au salut. Il leur a simplement demandé de le suivre pour apprendre de lui, ce qui est le sens du
mot disciple d’ailleurs. Le salut vient d’abord et ensuite on ne peut étre autre chose qu’un disciple ; mais
devenir disciple ne fait pas partie du salut, car si tel était le cas, ce ne serait plus un salut par grace ! De
plus, si devenir disciple était conditionnel au salut, il faudrait que le baptéme soit lui aussi une condition
indispensable, puisque ceux qui veulent devenir disciples doivent se faire baptiser (#Mt 28:19, 20) {572}.

Point de vue de la Bible. De nombreux passages de 1’Ecriture affirment que la seule responsabilité de
I’homme dans son salut c’est d’ajouter foi a I’Evangile (#In 1:12; 3:16, 18, 36; 5:24; 11:25, 26, 12:44;
20:31; Ac 16:31; 1Jn 5:13, etc.). Or, qu’est-ce que la foi ? Que signifie croire en 1’Evangile ? On peut
définir succinctement la foi comme étant une « confiance sereine {573} ». Quand Jean emploie le mot foi,
c’est dans un sens similaire a celui de Paul lorsqu’il parle de la foi comme étant mettre sa confiance « en
Christ ». Pour Jean, la foi « estune activité qui détourne les hommes d’eux-mémes et les unit avec Christ
{574} »

La foi qui sauve, cependant, ne se limite pas & donner son assentiment a une doctrine ; ¢’est bien plus
gue cela. La foi amenant au salut comprend au moins trois éléments.

1° Connaissance. Ceci implique 1’intelligence et souligne que certaines vérités de base doivent étre
acceptées pour le salut. Jésus s’est déclaré Dieu ; croire en la divinité de Christ est devenu le point central
du salut (#Ro 10:9, 10). En effet, si une personne refuse de croire tout ce que Jésus a dit a son propre
sujet, il est siir qu’elle mourra dans ses péchés (#Jn 8:24). La foi pour le salut, par conséquent, c’est de
croire dans les vérités fondamentales liées au salut des hommes : 1’état de pécheur de I’homme, le
sacrifice expiatoire de Christ, et sa résurrection corporelle. Quand Jean a écrit tout ce que Jésus affirmait
étre, ¢’était pour que les gens puissent croire en Jésus et étre sauvés (#Jn 20:30, 31).

2° Conviction. La conviction implique les émotions. Cet élément souligne qu’une personne ne regoit
pas seulement une conscience intellectuelle des vérités mais qu’il a I’intime conviction (voir #Jn 16:8-
11) qu’elles sont authentiques.

3° Confiance. Une fois acquises la connaissance de Christ et la conviction de la réalité de ces choses,
il faut que la volonté se mette en action - le croyant le devient parce qu’il décide délibérément de croire
et de faire confiance & Christ. Le mot « cceur » fait souvent référence a la volonté de I’individu et ¢’est
ce que souligne Paul lorsqu’il écrit : « si tu crois dans ton cceur » (#R0 10:9).

LA GRACE DE DIEU

On a déja beaucoup écrit sur la grace divine, mais il reste encore a préciser certains points de cette
glorieuse vérité.




La grace commune

Définition de la grace commune. Si Dieu est souverain et que I’homme est dans un état de dépravation
du fait de son péché, il est indispensable que Dieu fasse le premier pas pour amener la réconciliation
avec I’homme. On trouve diverses catégories de grace selon les auteurs ; chez celui que vous lisez, ce
sont les catégories de la grace commune et de la grace efficace qui seront utilisées. La grace commune
est d’une plus grande portée, car elle s’adresse a toute I’humanité. Pour simplifier, on peut dire que la
grace commune se définit comme « une faveur accordée par Dieu aux hommes, sans qu’ils la méritent,
et qui fait partie du soin général que Dieu accorde a ses créatures {5753 ». Voici une définition plus
développée de la grace commune : «a) elle comprend les opérations du Saint-Esprit qui, sans
nécessairement renouveler le coeur des hommes, exerce néanmoins une telle influence morale sur eux,
par les révélations générales ou spéciales, que le péché s’en trouve contenu, 1’ordre social maintenu, et
I’état de droit promu ; ou encore b) ce sont les bénédictions générales telles que pluie et soleil, nourriture
et boisson, vétement et abri, dont Dieu permet a tous les hommes de jouir, selon ce qui lui semble bon
et en toutes circonstances {s76}. »

Explication de la grace commune. 1° Ce sont les bénédictions générales dont bénéficie toute
I’humanité. Le terme « commune » souligne que toute I’humanité peut bénéficier de la grace commune
de Dieu. Les bénédictions matérielles font partie de la grace commune. Jésus a ordonné a ses disciples
d’aimer leurs ennemis parce que Dieu démontre son amour envers tous les hommes (#Mt 5:45). Dieu
dispense la chaleur du soleil et la pluie autant au cultivateur athée qu’au cultivateur chrétien, et les deux
peuvent ainsi s’attendre a une bonne récolte. Paul a rappelé aux incroyants de Lystre que Dieu leur avait
donné « du ciel les pluies et les saisons fertiles » (#Ac 14:17), ce qui prouve la grace commune de Dieu.

Dans #Psaume 145:8, 9, le psalmiste exulte : « L’Eternel est miséricordieux et compatissant, lent a la
colére et plein de bonté. L Eternel est bon envers tous et ses compassions s’étendent sur toutes ses
ceuvres. » La grace de Dieu et sa miséricorde se voient particulierement dans sa fagon de retarder le
moment de son jugement. Le fait que Dieu ne soit pas pressé de juger les hommes est une démonstration
évidente de sa grace, et il veut donner a tous 1’occasion de venir a la repentance (#Ro 2:4).

Dieu a pourvu des bénédictions spirituelles pour toute I’humanité. D’abord dans #1Timothée 4:10, ou
il est fait allusion a Christ comme étant « le Sauveur de tous les hommes, et surtout des croyants ». Ce
verset n’est pas a interpréter comme justifiant I’universalisme du salut, mais indique que des mesures
spirituelles ont été prises pour tous. Si Christ est Dieu, alors sa mort prend une valeur infinie car il
devient ainsi le Sauveur potentiel de tous les hommes, mais le Sauveur efficace des croyants seulement.
La grace commune de Dieu s’étend a tous les hommes dans la mesure ou cette bénédiction a été offerte
a tous par la mort de Christ.

2° Contenir le péché. Dieu restreint le péché, ce qui est aussi une manifestation de sa grace commune,
qui s’exerce d’au moins quatre maniéres. Par des actions directes : bien que Laban ait trompé Jacob
d’une fagon éhontée, Dieu a restreint la tromperie de Laban (#Ge 31:7). Quand Satan a mis Dieu au défi
au sujet de la fidélité de Job, Dieu a fixé des limites a Satan au sujet de ce qu’il pouvait faire a Job (#Job
1:12; 2:6). Par l'intermédiaire du Saint-Esprit : dans #Genese 6:3, Dieu dit : « Mon Esprit ne restera
pas a toujours dans I’homme. » Ce texte implique que le Saint-Esprit lutte effectivement pour mettre
des limites aux péchés des hommes. Au travers des prophétes : le ministére des prophétes consistait a
rappeler au peuple qu’il devait obéir et se conformer a la loi mosaique. Dans leur ministeére, les prophétes
ont servi a imposer des limites aux péchés (voir #Esa 1:16-20). Par [l'intermédiaire des autorités
humaines : dans #Romains 13:1-4, Paul écrit explicitement que les gouvernements sont ordonnés par
Dieu (#Romains 13:1), et que leur rdle consiste a restreindre le mal.

Iy a, dans cet ge-ci, une force qui restreint le mal, comme cela est mentionné dans #2Th 2:6, 7. Dans
ce cas, la force restrictive empéche la manifestation de « I’impie ». Quand « celui qui le retient » aura
disparu, alors I’'impie se révélera. Il est significatif que I’expression, « ce qui le retient » (de genre neutre)




au verset #6 passe au masculin, « celui qui le retient » au verset #2Th 2:7. De plus, « celui qui le retient »
doit étre suffisamment fort pour retenir les forces de Satan, ce qui suggére qu’il est le Saint-Esprit {577}.

3° Conviction de péché. L’ceuvre de conviction de péché a un champ d’action plus étroit que I’offre
des bénédictions matérielles de la grace commune. On en parle encore comme d’un aspect plus étroit de
la grace commune parce qu’elle n’est pas effective pour tous ceux a qui elle est offerte {s78}. L’ceuvre de
conviction de péché par le Saint-Esprit est présentée dans #Jean 16:8-11. Il « convaincra le monde en
ce qui concerne le péché, la justice et le jugement » (#Jn 16:8). Le mot convaincre (en grec, elegchein)
est un terme juridique signifiant « faire subir un contre-interrogatoire a un adversaire pour le convaincre
ou le réfuter (mot qui s’applique surtout dans le contexte d’un proces) {579} ».

Cela dénote les concepts d’examen avec autorité, de preuve incontestable, de jugement définitif et de puissance
punitive. Quelle que soit I’issue finale, celui qui « convainc » ’autre expose a la pleine lumiére la vérité qu’il
défend pendant le proces, de fagon a ce qu’elle soit considérée et reconnue comme une vérité incontestable.
Celui qui rejette ensuite les conclusions qui s’imposent a la suite de cet exposé, le fait en pleine connaissance
de cause et a ses risques et périls. La vérité pergue comme telle implique de facto la condamnation de tous
ceux qui refusent de la reconnaitre {580}.

L’ceuvre de conviction du Saint-Esprit s’exerce selon trois directions. Elle concerne le péché (#Jn 16:9)
que constitue le refus de croire en Christ. Le péché, ¢’est spécifiquement le refus de croire malgré les
révélations faites par Christ sur lui-méme, par sa parole et ses actes. Elle concerne la justice servant a
convaincre le monde que Christ est justifié par sa mort, sa résurrection et son ascension (#Jn 16:10).
Christ est remonté vers son Pére, ce qui démontre qu’il était effectivement le Juste qu’il affirmait étre.
Elle concerne aussi le jugement dans la condamnation de ce monde, parce que Satan a été jugé a la Croix
(#Jn 16:11). Satan régne sur terre au moyen du péché et de la mort, et pourtant, Christ a triomphé sur
les deux et vaincu Satan. Si le prince de ce monde a été jugé, alors ceux qui le suivent seront jugés
également. Le Saint-Esprit convaincra le monde de la réalité de ces vérités.

Caractére indispensable de la grace commune. Elle constitue effectivement un préalable
incontournable a la grice efficace. Avant qu’une personne puisse étre sauvée, elle doit recevoir un
témoignage de la part de Dieu ; ce témoignage passe d’abord par la connaissance de Dieu. Dieu se révéle
aux hommes au moyen de la grace commune. Quand les gens participent aux bénédictions matérielles
de Dieu (#Mt 5:45), cela devrait leur donner a réfléchir sur la bonté de Dieu. De plus, Dieu a révélé
quelgue chose de lui-méme dans la nature : « sa puissance éternelle et sa divinité » peuvent étre
constatées sans ambiguité par tous (#Ro 1:20). Tous ont conscience qu’ils sont redevables devant un
Dieu juste, puisqu’ils sont depuis toujours bénéficiaires de ses bénédictions en leur faveur. Grace a la
conscience que I’humanité posséde de ce fait, le Saint-Esprit est en mesure de convaincre les personnes
de la justice de Jésus-Christ, lui qui offre la solution au dilemme de ’humanité (#Jn 16:8-11). Une
personne ne peut recevoir la grace efficace de Dieu pour le salut sans prendre conscience de 1’ccuvre
effectuée par Dieu en sa faveur au travers de la grace commune, et le reconnaitre. La grace commune
sert donc de terrain préparatoire a la grace efficace ; elle conduit ’homme a prendre conscience de son
péché et de la justice de Jésus-Christ.

La gréace efficace

Définition de la grace efficace. La grace efficace est plus étroite dans son étendue que la grace commune
et, comme son nom I’indique, elle est efficace, ¢’est-a-dire effective, seulement pour ceux a qui elle est
donnée. Tous ceux qui sont les bénéficiaires de la grace efficace ont répondu favorablement a son appel
et sont devenus des croyants. La grace efficace s’appelle également la grace spéciale, par opposition a
la grace commune.

Voici une définition concise de la grace efficace : «c’est I’ceuvre du Saint-Esprit qui pousse
effectivement les hommes a croire en Jésus-Christ comme leur Sauveur personnel {ss13. » Une définition
encore plus précise serait de dire que « la gréce spéciale est irrésistible ... car elle change le ceeur de




I’homme et le rend parfaitement & méme d’accepter Jésus comme Sauveur et d’obéir a la volonté de
Dieu 5823 ». Il est important de souligner dans cette définition que la grace efficace rend la personne
disposée a croire en Jésus-Christ ; en d’autres termes, une personne se met a croire volontairement. Cela
ne se fait pas contre son gré. La définition de Walvoord présente la méme insistance : « la gréce efficace,
¢’est ’ceuvre instantanée de Dieu qui confére a la volonté humaine ce désir de mettre sa foi en Christ
{s83}. » La grace efficace se base sur les passages de I’Ecriture appelés « les textes d’appel » (voir #Ro
1:1, 6, 7; 8:28; 1Co 1:1, 2, 24, 26; Ep 1:18; 4:1, 4; 2Ti 1:9). Cet appel dénote que Dieu lance une
invitation effective par laquelle il attire vers lui la personne par la puissance du Saint-Esprit et rend
I’individu disposé a répondre a I’appel de I’Evangile.

Explication et efficacité de la grace. Huit observations permettront de donner un sens précis au concept
de la grace efficace.

Premiérement, tous ne sont pas appelés ; la grace efficace n’est pas accordée a n’importe qui. Elle se
limite aux élus. A I’inverse, tous les élus sont au bénéfice de la grace efficace. Dans #Romains 1:5, 6,
Paul souligne que I’Eglise de Rome se compose d’un petit groupe d’élus, choisis parmi la multitude de
Gentils de cette ville. Tous les Gentils n’ont pas été appelés ; seuls ceux qui allaient constituer I’Eglise
de Rome ont été appelés par la grace spéciale de Dieu. Cet appel restreint se voit aussi dans
#1Corinthiens 1:24-28. Parmi le grand nombre de Juifs et de Gentils pour lesquels Christ était soit une
pierre d’achoppement soit un objet de folie, Dieu n’a appelé que quelques Juifs et Gentils pour lesquels
Christ représentait la puissance divine. Remarquez que, dans ce passage, les mots « appelés » et
« choisis » sont soulignés particulierement (le mot « choisis» a d’ailleurs la méme racine que
« appelé ») (#1Co 1:24, 1:26-28).

Deuxiémement, cette grace est efficace parce qu’elle ne peut jamais étre rejetée. Elle est irrésistible.
Cela ne veut pas dire que ceux qui auraient refusé de 1’accepter y ont été contraints et sont donc entrés
dans le Royaume en se débattant pour y échapper ! Comme cela a déja été mentionné, Dieu agit sur la
volonté des pécheurs pour les rendre capables d’accepter son appel avec enthousiasme. Par conséquent,
le pécheur croit de son plein gré et ne résiste pas a la grace efficace de Dieu. Dans #1Corinthiens 1:23,
24, il est souligné que I’Evangile est folie pour les incrédules, mais que c’est la puissance divine et
qu’elle est efficace pour les croyants.

L’autre face de la grace efficace, c’est le besoin de croire. Troisiémement, par conséquent, elle n’opére
pas a I’encontre de la volonté humaine. L’homme reste responsable de croire en I’Evangile, ce qui le
sauve, et il ne pourrait pas étre sauvé sans I’action de sa foi (#Ac 16:31). Jésus réprimandait ainsi les
Juifs incrédules : « Et vous ne voulez pas venir a moi pour avoir la vie ! » (#Jn 5:40 ; voir #Mt 23:37).
C’¢était une réticence et un refus délibéré de croire en Christ.

Quatriemement, la grace efficace implique la puissance de Dieu qui attire le pécheur a lui. #Jean 6:44
déclare ainsi : « Nul ne peut venir a moi si le Pére qui m’a envoyé ne I’attire. » « Ceux qui viennent a
Christ sont ici décrits comme étant attirés a lui par le Pere, ... ce qui souligne I’initiative de Dieu en ce
qui concerne le salut des croyants. La responsabilité des hommes et des femmes a venir a Christ n’est
pas négligée par Dieu (voir #Jn 5:40) ; seulement, personne ne répondrait a I’appel sans étre divinement
persuadé et rendu capable de répondre {ss4}. »

Cinquiémement, I’ceuvre du Saint-Esprit est impliquée dans la grace efficace. Préalablement a la
réaction d’une personne par rapport a la grace spéciale, le Saint-Esprit doit convaincre la personne de
péché d’incrédulité et de la justice de Christ (#Jn 16:8-11 ; voir discussion précédente. Le Saint-Esprit
est aussi celui qui rend la grace efficace dans le ceeur des gens, car il régéneére la personne (#Tit 3:5).

Sixiémement, pour étre efficace, la grace doit mettre en ceuvre la Parole de Dieu. Devant le don de la
grace efficace, la personne répond par la foi, mais la foi ne peut se passer d’un contenu et d’une
connaissance de la vérité a laquelle il faut ajouter foi. La grace efficace, par conséquent, ne peut étre
recue en dehors de la vérité biblique. « La foi vient de ce qu’on entend, et ce qu’on entend vient de la
Parole de Christ » (#Ro 10:17). « La Parole de Dieu est vivante » et elle entre dans le coeur du croyant




grace au Saint-Esprit (#Hé 4:12). Pierre rappelle aux croyants qu’ils sont nés de nouveau « par la Parole
vivante et permanente de Dieu » (#1P 1:23). Ces deux textes tirés d’Hébreux et de 1 Pierre soulignent
que la Parole de Dieu est vivante et qu’elle joue un role primordial dans la nouvelle naissance. La grace
efficace et I’application de la Parole vivante de Dieu sont des facteurs cruciaux pour le salut de toute
personne.

Septiemement, la grace efficace ne saurait s’appliquer qu’a des individus et non a des groupes, ni a
I’église dans son ensemble. Jacob est un exemple de cette élection individuelle et un bénéficiaire de la
grace efficace (#Ro 9:11-13). Dieu n’a pas choisi Esaii mais il a élu Jacob pour lui révéler sa grice. De
méme que la justification s’applique & chaque personne individuellement et non a tout un groupe
(comme si une Eglise entiére pouvait étre élue en tant qu’entité globale), de méme, 1’élection par la
grace efficace ne peut s’appliquer qu’a un individu particulier. Dans #Romains 8:30, ceux-la mémes
que Dieu a appelés (par grace efficace), Dieu les a aussi justifiés. Il est donc indispensable pour
interpréter la Parole de fagon cohérente de reconnaitre que 1’appel (la grace efficace) et la justification
s’appliquent de la méme fagon (c’est-a-dire non pas a un ensemble de personnes mais seulement a des
individus).

Huitiemement, la grace efficace a été déterminée de toute éternité. Tandis que ’application de la grace
efficace se déroule dans le temps, ¢’est un plan qui existe depuis toujours. #Romains 9:11 souligne que
le plan de Dieu et son dessein (du grec prothesis) sont les seuls facteurs du salut de chacun de toute
éternité. Avant méme que Jacob et Esail aient commis le moindre péché ou fait la moindre bonne action,
Dieu avait déja choisi Jacob et rejeté Esali de la révélation de sa grace ; cela n’a rien a voir avec les
ceuvres humaines mais n’est que le résultat de la décision éternelle d’un Dieu souverain. De méme,
#Romains 8:30 enseigne que ’application de la grice efficace provient du fait que certains ont été
prédestinés pour devenir les objets de cette grace. Dieu n’appelle a la grace efficace que ceux qu’il a au
préalable prédestinés a la recevoir.

Défense de la grace efficace. Quatre facteurs rendent indispensable qu’il en soit ainsi de la grace
efficace.

D’abord, elle est indispensable a cause du péché. #Ephésiens 2:1 montre dans quel état se trouve celui
qui n’est pas sauvé : « Vous étiez morts par vos offenses et par vos péchés {sss}. » Si I’incroyant est mort,
alors il est incapable de répondre a I’appel de Dieu. C’est donc a Dieu que revient I’initiative de faire le
premier pas. Par conséquent, Dieu, par sa grace, appelle celui qui était mort du fait de ses offenses et de
ses péchés.

Elle est également efficace parce que Dieu ne peut connaitre I’échec. Apres avoir été appelés par Dieu,
les élus ne peuvent se perdre (#Ro 8:29, 30). Ceux que Dieu a connus d’avance, il les a aussi prédestinés,
appelés, justifiés et glorifiés. Dieu ne perd aucun de ses élus en chemin. Le texte déclare explicitement
que « ceux qu’il a appelés, il les a aussi justifiés ». Ceux-l1a mémes que Dieu a appelés par grace ont
aussi été justifiés, ce qui indique que la grace efficace était effectivement a I’ceuvre dans chacune des
personnes appelées par Dieu.

Ensuite, la grace efficace est équitable parce que Dieu ne saurait étre injuste. Dans le débat sur la
souveraineté de Dieu qui appelle un Jacob et rejette un Esaii, Paul pose la question qui brdle déja sur les
lévres de tout le monde : « Que dirons-nous donc ? Y a-t-il en Dieu de ’injustice ? » (#Ro 9:14). Paul
répond avec la forme de négation la plus forte qui soit : « Loin de la {ss6} ! » Bien que 1’esprit humain,
si limite, soit incapable de comprendre la fagon souveraine dont Dieu décide de tout, le Seigneur n’en
est pas moins juste dans tout ce qu’il fait.

Enfin, sa grace spéciale est équitable parce que I’homme doit croire. Le fait que Dieu accorde sa grace
efficace n’annule pas la responsabilité de I’homme qui est de croire. De nombreux passages de 1’Ecriture
soulignent qu’il est indispensable de croire (voir #Jn 3:16, 18, 36; 5:24). #Jean 3:18, 36 en particulier
insiste sur le fait que I’homme est perdu parce qu’il refuse délibérément de croire en ’Evangile et non
du fait qu’il n’a pas regu la grace efficace.




Objections au concept de la grace efficace. Premiére objection : la responsabilité humaine est inutile.
Il semble que si ’homme est mort dans son péché et que Dieu doit faire la démonstration de sa grace
efficace pour sauver un individu, alors la responsabilité humaine est inutile. Le probleme, cependant,
c’est I’incapacité de ’homme a comprendre pleinement I’ceuvre de Dieu et comment I’homme doit y
répondre pour son salut. Certes, il revient a Dieu de faire le premier pas, et ’homme est radicalement
incapable de salut sans la grace efficace, mais ces vérités n’exonérent pas les hommes de leur
responsabilité personnelle. La solution consiste a reconnaitre que cela fait partie des nombreuses
antinomies (paradoxes) de I’Ecriture {587). Les nombreux passages de ’Ecriture qui exhortent les gens a
croire suffisent a démontrer que I’homme a bien une responsabilité en ce qui concerne son salut (voir
#Jn 3:18, 36; 6:37; Ac 16:31, etc.).

Deuxiéme objection : Cela est injuste. #Romains 9:14 indique que ’homme n’a pas le droit d’insinuer
que Dieu puisse se montrer injuste. Certes, I’homme peut ne pas comprendre les ceuvres divines mais
Dieu ne peut étre déclaré injuste pour cela. Dieu est juste. Ajoutons encore ceci : Dieu ne doit rien a
personne. S’il décide de démontrer sa grice a certains et pas aux autres, ce n’est pas injuste, puisqu’il
ne doit rien a personne ; en outre, tous sans exception ont tourné le dos a Dieu. Si Dieu décide de son
coté de ne pas offrir sa grace a tous, rien d’injuste a cela puisque Dieu a été rejeté délibérément par tous
(#Ro 3:11, 12). La conclusion de Ryrie sur ce délicat sujet vaut la peine d’étre citée en entier :

Dieu ne dispense pas sa grace efficace par caprice et sans raison. Son but n’est pas seulement d’éclairer, de
régénérer et de ramener le pécheur a la communion avec lui. Le plus important ¢’est que, de ce fait, Dieu
puisse se glorifier. Son objectif, ¢’est que les pécheurs qui ont eu le privilége d’étre les bénéficiaires de la
grace efficace puissent aussi annoncer « les vertus de celui » qui les a appelés « des ténebres & son admirable
lumiere » (#1P 2:9, 10). Dieu se glorifie en déployant sa grace efficace dans la vie des rachetés {588}.

REGENERATION

Définition de la régénération

Régénération (du grec paliggenesia) n’apparait que deux fois dans le Nouveau Testament. Une fois
dans un sens eschatologique : « Quand le Fils de ’THomme, au renouvellement de toutes choses, sera
assis... » (#Mt 19:28) {589}, puis dans ce passage : « Par le bain de la régénération » (#Tit 3:5) {s90}. La
régénération ne doit donc pas étre confondue avec la conversion.

La conversion se référe a la réponse de 1’étre humain a 1’offre de salut et de réconciliation faite aux hommes
par Dieu. La régénération est ’autre face de la conversion. C’est I’ccuvre de Dieu. Dans le processus de
régénération, I’ame est passive ; dans la conversion, elle est active. La régénération se définit comme la
communication divine de la vie a I’dme, d’une nouvelle nature ou d’un coeur nouveau qui a pour résultat de
produire une nouvelle créature {591}.

Bref, régénérer signifie « transmettre la vie ». La régénération c’est I’acte par lequel Dieu donne la vie
au croyant.




Textes de I’Ecriture au sujet de la régénération

Deux passages fondamentaux de 1’Ecriture parlent de régénération comme de la transmission de la vie
nouvelle au croyant. #Jean 3:3 (méme si le mot régénération n’y apparait pas explicitement) parle de
la régénération comme d’une « nouvelle naissance ». Le mot grec traduit par « nouvelle » est anothen
et peut s’interpréter comme signifiant « venu d’en haut ». En d’autres termes, la nouvelle naissance vient
d’en haut, de Dieu. La nouvelle naissance est une naissance spirituelle par opposition a la premicre
naissance, qui est biologique. Lors de la nouvelle naissance, le Saint-Esprit régénere la personne ; c’est
par I’Esprit que se produit la régénération. Dans #Jean 3:5, ’expression « est né » est bien a la voix
passive {5923, ce qui indique que c¢’est une ceuvre faite sur I’homme, mais ot I’homme n’a pas de part
active.

Ce n’est pas ’homme qui fait advenir sa régénération ; ¢’est le fruit du Saint-Esprit. #Tite 3:5 contient
’autre passage ou il est question de régénération. Dans ce passage, la régénération se rattache a deux
choses : la purification et le renouvellement par le Saint-Esprit. Il est intéressant de noter que dans #Jean
3:5 autant que dans #Tite 3:5 sont mentionnés deux éléments : I’eau et le Saint-Esprit. On peut
interpréter I’eau comme un symbole de la Parole de Dieu (voir #Ep 5:26) {593}. D’autres relient ’eau et
le Saint-Esprit a la purification, comme dans #Ezékiel 36:25-27. Dans ce cas, 1’eau ferait référence a la
purification qui provient de la repentance {5943. Le tableau ci-dessous montre quelles sont les différences
entre la premiére et la deuxiéme naissance {595}.

Explication de la régénération

Elle est instantanée. Tout comme le moment de la naissance d’un enfant peut étre daté trés précisément,
la naissance spirituelle se produit instantanément dés que le Saint-Esprit transmet la nouvelle vie {596}.

Ce n’est pas le fruit d’une expérience humaine. En d’autres termes, ce n’est pas ce qu’une personne
peut faire mais quelque chose qui est fait a la personne. On peut faire une expérience a la suite de la
régénération mais ce n’est pas une expérience en soi qui produit la régénération.

Elle ne se fonde pas sur les efforts humains. #Jean 1:13 indique que la nouvelle naissance ne se fait
pas grace a la volonté de ’homme. La régénération est un acte divin, qui ne saurait se produire grace a
une coopération entre I’homme et Dieu {5973. Ce qui ne signifie pas pour autant que le salut puisse se
passer de la foi. On peut dire que, bien que régénération et foi soient deux choses bien distinctes, elles
se produisent simultanément {s98}. Les deux se trouvent juxtaposées dans #Jean 1:12, 13. Dans #Jean
1:12, au moment de recevoir Christ (de croire), la personne devient un enfant de Dieu ; dans #Jean 1:13
il est indiqué qu’a ce moment précis, la personne concernée est née de Dieu. C’est un mystére qui
dépasse I’entendement humain, mais ¢’est un fait.

Résultat de la régénération

Une nouvelle nature. Le fruit de la régénération c’est la transmission d’une « nature divine » (#2P 1:4).
Le croyant a recu une « nouvelle nature » (#Ep 4:24), la capacité de vivre une vie juste. Il devient une
« nouvelle créature » (#2Co 5:17).

Une nouvelle vie. Le croyant a alors recu un nouvel esprit (#1Co 2:16) qui lui permet de faire
connaissance avec Dieu, un coeur nouveau (#Ro0 5:5) qui Iui permet d’aimer Dieu (#1Jn 4:9) et une
nouvelle volonté (#Ro 6:13) qui lui permet d’obéir a Dieu {599}.




SECURITE ETERNELLE

Il existe deux points de vue distincts au sujet de la sécurité éternelle du croyant. Les arminiens prétendent
que ’homme regoit son salut par un acte de volonté propre et qu’il lui est donc loisible de renoncer a
son salut par un autre acte de cette méme volonté humaine - ou a cause de péchés particuliers. Les
calvinistes, quant a eux, disent que le vrai croyant saura persévérer dans la foi. Cette doctrine s’appelle
parfois la « persévérance des saints », ce qui n’est pas une définition correcte puisque I’accent est mis
sur la capacité de I’homme a persévérer plutdt que sur la puissance divine a conserver la foi du croyant.
Il vaudrait mieux parler de la « persévérance du Seigneur ».

Cette doctrine ne suggere pas que le croyant est sir de ne jamais retomber dans le péché. Cela signifie,
cependant, que lorsqu’une personne croit authentiquement que Christ la sauve de I’emprise du péché,

elle est définitivement sre de son salut car Dieu a la puissance de le lui garder.

Le fondement de la sécurité du salut ne dépend pas de I’lhomme mais de Dieu. La sécurité du croyant se
fonde sur I’ceuvre du Pére, du Fils et du Saint-Esprit.

L’ceuvre du Pére dans ’assurance du salut

Les croyants sont sdrs de leur salut parce que le Pére les a choisis pour le salut de toute éternité (#Ep
1:4). Le Pére a prédestiné les croyants a acquérir le statut de fils de Dieu en Christ (#Ep 1:5). Le Pére a
le pouvoir de maintenir les croyants en sécurité dans leur salut (#Ro 8:28-30). Ceux que le Pére a connus
d’avance, prédestinés, appelés, et justifiés, sont ceux-la mémes qu’il glorifiera dans le futur. Aucun

d’eux ne saurait se perdre en route. L’amour du Pére pour les croyants leur garantit I’assurance de leur
salut (#Ro 5:7-10).

L’ceuvre du Fils dans 1’assurance du salut

Le Fils a racheté le croyant (#Ep 1:7) et a détourné de lui la colére de Dieu (#Ro 3:25) ; le croyant est
justifié (#Ro 5:1), pardonné (#Col 2:13) et sanctifié (#1Co 1:2). De plus, Christ prie pour que les
croyants soient avec lui (#Jn 17:24) ; il continue d’agir comme Avocat au tribunal de la justice divine
(#1Jn 2:1) et il continue d’intercéder pour le croyant car il est son Souverain Sacrificateur (#Hg 7:25).
Si un croyant pouvait étre perdu, cela signifierait que Christ a été inefficace dans son travail de médiateur
entre le croyant et Dieu.

L’ceuvre du Saint-Esprit dans ’assurance du salut

Le Saint-Esprit a régénéré le croyant et lui a donné la vie (#Tit 3:5) ; le Saint-Esprit habite le croyant
pour toujours (#Jn 14:17) ; il a scellé le croyant pour le jour de la rédemption (#Ep 4:30), ce sceau
agissant comme un acompte qui garantit notre héritage a venir ; le croyant est baptisé en union avec
Christ et dans le corps des croyants (#1Co 12:13).

Si un croyant pouvait perdre son salut, cela exigerait d’annuler et de renverser les ceuvres antérieurement
accomplies par le Pére, le Fils et I’Esprit. La question la plus importante au sujet de I’assurance du salut,
c’est de savoir qui effectue le salut. Si c¢’est ’homme qui en est responsable, s’il dépend de lui de
conserver son salut, alors, certes, il est bien possible qu’il ait la faiblesse de le perdre. Si par contre le
salut est I’ceuvre de Dieu, alors le croyant peut avoir 1’assurance pleine et enti¢re de son salut.

La sécurité éternelle du croyant par la grace de Dieu constitue le point culminant et 1’apogée du plan
glorieux du salut des hommes par Dieu.




ECCLESIOLOGIE : DOCTRINE DE L’EGLISE

DEFINITION

Signification de ’Eglise

Le mot frangais église provient du grec ekklsia, formé de ek, signifiant « hors de », et de kaleo, qui
signifie « appeler » ; on peut donc dire que I’Eglise est un « groupe de personnes qui sont appelées ».
Ekklsia apparait 114 fois dans le Nouveau Testament, 3 fois dans les Evangiles et 114 fois dans les
épitres. Dans les Evangiles, il n’apparait que dans #Matthieu 16:18; 18:17 (deux fois dans ce dernier
passage). Ces deux derniéres occurrences sont sans doute utilisées dans un sens non technique de
congrégation juive. Ainsi, dans un sens technique, ekklsia n’apparait qu’une fois dans les Evangiles, et
dans ce passage c’est une référence prophétique a 1’Eglise. Cela permet d’établir le fait que 1’Eglise n’a
commencé qu’apres I’ascension de Christ, telle qu’elle est présentée dans le livre des Actes, et c’est une
doctrine a laquelle Paul tenait énormément.

Le mot ekklésia, cependant, n’indique pas la nature du groupe de personnes appelées ; il peut étre utilisé
dans le sens technique d’Eglise du Nouveau Testament, ou dans un sens non technique se rapportant a
n’importe quel groupe. Par exemple, dans #Actes 7:38, le mot dénote la congrégation du peuple d’Israél
(traduit par « assemblée »). Dans #Actes 19:32, le mot désigne la foule d’Ephése en colére contre Paul
(encore traduit par « assemblée »). Le plus souvent, cependant, le mot s’emploie dans le sens technique
d’Eglise, telle qu’elle est définie dans le Nouveau Testament, c’est-a-dire un groupe de croyants appelés
en Jésus-Christ {6003.

Divers aspects de I’Eglise

L’Eglise locale. L’emploi le plus courant du mot église dans le Nouveau Testament sert a désigner un
groupe de croyants identifiés comme faisant partie d’une assemblée locale ou congrégation. C’est ainsi
qu’il y avait une Eglise a Jérusalem (#Ac 8:1; 11:22), en Asie mineure (#Ac 16:5), 8 Rome (#Ro 16:5),
a Corinthe (#1Co 1:2; 2Co 1:1), en Galatie (#Ga 1:2), a Thessalonique (#1Th 1:1), et dans la maison
de Philémon (#Phm 1:2).

Ces croyants de 1’Eglise primitive ne possédaient pas nécessairement de lieu particulier pour se
rencontrer ; ils se réunissaient le plus souvent dans des maisons (#Ro 16:5; Phm 1:2). Ces croyants se
rassemblaient pour I’adoration (#1Co 11:18), la communion fraternelle (#Ac 2:45, 46; 4:31),
Iinstruction (#Ac 2:42; 11:26; 1Co 4:17), et pour des ministéres comme envoyer des missionnaires,
par exemple (#Ac 13:2; 15:3). Ainsi, il y avait continuellement des nouvelles personnes qui étaient
sauvées (#Ac 2:47).

L’Eglise universelle. Alors que I’Eglise locale désigne un groupe de croyants rassemblés en un lieu
particulier, I’Eglise universelle désigne tous ceux qui ont été « baptisés dans un seul Esprit, pour former
un seul corps {601} » (#1Co 12:13; 1P 1:3, 1:22-25). C’est dans ce sens que Jésus a promis de batir son
« Eglise » (#Mt 16:18) ; c’est en faveur de ce Corps que Christ est mort (#Ep 5:25), et il en est la téte,
pour lui donner la direction qu’il souhaite (#Ep 1:22, 23; Col 1:18). Dans #Ephésiens 1:23, I’Eglise est
décrite comme étant « son corps ». Il ne peut étre ici question d’une assemblée locale mais on ne peut'y
voir que le corps universel de tous les croyants (voir #Col 1:18). Une caractéristique essentielle de
1’Eglise universelle, ¢’est son unité ; Juifs ou Gentils ne composent qu’un seul corps et sont unis par
I’ceuvre du Saint-Esprit (#Ga 3:28; Ep 4:4).




L’Eglise universelle est parfois appelée 1’Eglise invisible et I’Eglise locale, I’Eglise visible {602} (bien
que cette équation ne fasse pas 1’unanimité). Des hommes comme Augustin, Luther, et Calvin ont tous
enseigné qu’il convenait d’établir une telle distinction, ot I’Eglise invisible est considérée comme
I’incarnation de la vraie nature idéale de I’Eglise, parfaite, authentique et spirituelle, alors que 1’Eglise
visible reconnait que 1’assemblée locale des croyants comporte des imperfections. Des incroyants font
méme souvent partie de ces assemblées. Le terme invisible est aussi utilisé pour indiquer qu’on ne peut
savoir exactement qui en est membre. En vérité, les membres sont totalement visibles {603} !

Formation de I’Eglise

Quand peut-on dire que I’Eglise a commencé d’exister ? Bien que certains affirment que ’Eglise existait
déja dans I’ Ancien Testament {604}, une étude du Nouveau Testament indique que I’Eglise est une entité
particuliére au Nouveau Testament, qui n’avait jamais existé auparavant. Dans #Matthieu 16:18, Jésus
déclare : « Je bétirai mon Eglise », ce qui indique que la construction de 1’Eglise était encore a venir.
C’est un point important, qui insiste sur le fait que I’Eglise n’existait pas encore lorsque Jésus a prononcé
ces paroles. Il prophétisait au sujet de 1’établissement a venir de son Eglise.

#1Corinthiens 12:13 identifie la facon dont 1’Eglise est construite - ¢’est I’ceuvre du Saint-Esprit qui
baptise les croyants pour qu’ils forment le corps de Christ. Au moment de la régénération, le Saint-
Esprit place les croyants en union avec Christ. #Ephésiens 1:22, 23 identifie 1’Eglise comme étant le
corps de Christ, en soulignant que cette union de Christ avec tous les croyants se fait au moment de leur
conversion.

Dans #Actes 1:5, Jésus a déclare : « Vous, dans peu de jours, vous serez baptisés du Saint-Esprit. » Ceci
montre que 1’ceuvre du Saint-Esprit, qui place les croyants en union avec Christ, n’avait pas encore
commencé - mais qu’elle était imminente. Le contexte clarifie les événements et indique que I’Eglise a
commencé le jour de la Pentecbte, lorsque le Saint-Esprit est descendu sur les apbtres (#Ac 2:1-4).
Lorsque Pierre a raconté ce qui s’était passé dans la maison de Corneille a Césarée, il a indiqué aux Juifs
de Jérusalem que le Saint-Esprit était descendu sur les Gentils autant que sur les Juifs «au
commencement » (#Ac 11:15). Cette derniére expression identifie le point de départ de 1’ccuvre
baptismale du Saint-Esprit et marque par conséquent le début de la formation de 1’Eglise
néotestamentaire. L’Eglise a donc bel et bien commencé a la Pentecote (#Ac 2).

Images de I’Eglise

Quand Jésus a déclaré : « Je batirai mon Eglise » (#Mt 16:18), il ne faisait pas allusion & ’assemblée
locale, mais a I’Eglise universelle, a tous les croyants de cet age-ci. Un grand nombre d’images sont
employées dans I’Ecriture pour décrire ou illustrer I’Eglise comme un seul organisme vivant.

Un corps. C’est une métaphore qui illustre I’unité et I’universalité de I’Eglise. Comme la téte gouverne
le corps tout entier et lui donne sa direction, Christ est la téte de I’Eglise, et c’est lui qui a autorité sur
elle pour lui donner sa direction (#Ep 1:22, 23; Col 1:18). L’illustration du corps souligne également
1’unité de tous les croyants de ’age de I’Eglise, car I’Eglise réconcilie Juifs et Gentils pour en faire un
seul corps. Plus aucune distinction n’est faite entre eux, car ils sont un en Christ (#1Co 12:13; Ep 2:16;
4:4). De plus, Christ nourrit I’'Eglise en lui donnant des leaders qui ont des dons spécifiques pour lui
permettre d’atteindre la maturité et cette unité en tant que corps de Christ (#Ep 4:12, 16; Col 2:19). La
participation aux éléments de la Céne illustre cette unité de I’Eglise comme ne formant qu’un seul corps
(#1Co 10:16, 17).

Une épouse. L’image de I’Eglise comme épouse de Christ se trouve dans #Ephésiens 5:23, ol apparait
I’analogie qui compare la relation conjugale entre un mari et sa femme a celle de Christ et de son épouse.
C’est une image trés pertinente, car elle révéle la force de I’amour de Christ pour son Eglise (#Ep 5:2,
25). Cette illustration souligne également combien 1’épouse jouit d’une position élevée {6os3. Comme il
était de coutume dans les mariages orientaux, la future épouse, le jour de ses fiancailles, recevait la
promesse des bénédictions futures que lui procurera son mari. De méme, 1’Eglise d’aujourd’hui est une




fiancée qui attend le retour de son époux dans la gloire. La deuxiéme étape de la cérémonie nuptiale
orientale constitue le mariage lui-méme, lorsque le fiancé vient chercher sa future épouse et I’emmeéne
avec lui. C’est une image analogue  celle qui montre I’Eglise en attente du retour de Christ, car ce jour-
13, elle s’unira a lui comme une épouse a son époux (#Jn 14:1-3; 1Th 4:16, 17). Pendant les mariages
orientaux, le festin nuptial vient ensuite ; de méme, I’Eglise, puisqu’elle est I’épouse de Christ, attend
le retour de son époux (#Ap 19:7-9) et la gloire a venir du royaume millénaire.

Un édifice. Paul insistait sur le fait que plus rien ne pouvait différencier Juifs et Gentils, car ils sont
désormais un en Christ puisque Dieu a aboli le mur de séparation qui existait entre les deux (#Ep 2:11-
18). Ensuite, Paul décrit I"unité de I’Eglise sous la forme d’un édifice. L’Eglise, I’union des Juifs et des
Gentils, est édifiée sur « le fondement des apotres et des prophétes » (#Ep 2:20). « Les apotres » sont
collectivement 1’un des dons fondamentaux, car ils ont pour mission d’équiper les croyants (#Ep 4:12)
et de conduire 1’Eglise & la maturité (#Ep 4:13).

Dans cette analogie avec un édifice, Jésus-Christ en constitue la pierre angulaire (#Ep 2:20 ; voir #1Co
3:11), ce qui désigne « la pierre la plus importante qui se trouve a I’angle de la structure et a partir de
laquelle I’architecte détermine la fagon dont les murs extérieurs et intérieurs seront disposés dans tout
le reste de 1’édifice {606} ». En Christ, 1’édifice tout entier, I’Eglise, s’éléve, « bien coordonné » (en grec,
sunarmologoumené {607} ; #Ep 2:21), ce qui souligne 1’ceuvre de Christ, qui construit son Eglise. De
méme qu’un édifice s’éléve, au fur et a mesure que la construction avance, de méme I’Eglise, qui
constitue un organisme vivant, s’agrandit au fur et a mesure que de nouveaux croyants lui sont ajoutés
(voir #1P 2:5).

Un sacerdoce. Dans #1Pierre 2:5, I’ap6tre combine 1’image d’un édifice et celle d’un sacerdoce quand
il dit : « Et vous-mémes, comme des pierres vivantes, édifiez-vous pour former une maison spirituelle,
un saint sacerdoce. » Cette déclaration rappelle #Exode 19:5, 6, ou Dieu déclare qu’Israél est un
« royaume de sacrificateurs {eos} ». Dans la nation d’Israél, cependant, les seuls pouvant 1égitimement
exercer la fonction de sacrificateurs était la tribu des Lévites, alors que dans 1’Eglise néotestamentaire,
chaque croyant devient sacrificateur. Pierre indique que tous sont sacrificateurs, car tous sont appelés a
offrir des sacrifices spirituels et non plus des sacrifices d’animaux.

L’unicité du sacerdoce néotestamentaire est encore spécifiée dans #1Pierre 2:9 ou Pierre fait référence
a un « sacerdoce royal ». Les croyants de 1’age de I’Eglise sont autant rois que sacrificateurs (voir #Ap
1:6). Dans I’Ancien Testament, il était impossible de combiner les deux fonctions et on ne pouvait
appartenir qu’a une seule lignée, Lévitique ou royale, qui est la lignée de Juda. Les chrétiens de I’Eglise
tout enti¢re servent comme des sacrificateurs alors qu’en Israél seule la lignée des Lévites jouissait de
ce privilége. Tous les croyants de 1’age de 1’Eglise ont accés a Dieu par Christ, le Souverain Sacrificateur
de I’Eglise; en lIsraél, les croyants ne pouvaient approcher Dieu que par l’intermédiaire des
sacrificateurs 1évitiques. Tous les croyants de I’dge de ’Eglise ont le droit d’approcher Dieu avec
confiance quand ils le souhaitent (#Hé 4:14-16), alors que les Israélites ne pouvaient s’approcher de
Dieu qu’a I’occasion d’offrandes particuliéres (#Lé 1:1-7:@) {e09}. Toutes ces différences indiquent
donc bien que, méme si Israél et I’Eglise sont appelés du méme nom de sacerdoce, ce sont bien des
entités distinctes.

Un troupeau. C’est par une belle image pleine de tendresse qu’est décrite la relation entre les croyants
et leur Seigneur, comme on la trouve dans #Jean 10:16, ou I’Eglise est présentée comme un troupeau
(voir #Ac 20:28; 1P 5:3). La relation d’Israél avec le Seigneur était celle d’une brebis et de son berger
(#Ps 23) et les croyants faisaient partie de son troupeau (#Ps 80:1; Jér 13:17), mais dans 1’Ancien
Testament cette figure ne pouvait s’appliquer qu’a Israél. L unicité de I’Eglise en tant que troupeau
ayant Christ pour berger se réalise dans le fait que ce troupeau est composé de Juifs mais aussi de Gentils.
Jésus a déclaré : « J’ai encore d’autres brebis Gentils, qui ne sont pas de cette bergerie ; celles-1a, il faut
que je les ameéne ; elles entendront ma voix et il y aura un seul troupeau I’Eglise composée des Juifs et
des Gentils, un seul berger » (#Jn 10:16).




Cette image souligne que les membres de I’Eglise sont les brebis de Christ et qu’ils lui appartiennent.
Jésus insiste sur le fait que le troupeau constitue ses « brebis » (#Jn 10:26, 27) et qu’elles sont en sécurité
dans sa main. De plus, les brebis répondent a la voix de leur berger - il existe une intimité entre eux car
le Berger connait ses brebis individuellement, elles reconnaissent sa voix et lui obéissent.

Des sarments. Dans #Jean 15, Jésus décrit I’intime relation avec Christ dont jouissent les croyants de
1’age de I’Eglise : ce sont des sarments attachés au cep. Jésus est le vrai cep (#Jn 15:1), alors que le Pére
est le vigneron qui émonde le sarment pour qu’il porte du fruit (#Jn 15:1). Les croyants de ’age de
1’Eglise sont des sarments qui tirent leur subsistance du cep parce qu’ils sont « en lui » (#Jn 15:4, 5).
Les rameaux recoivent leur nourriture parce qu’ils sont attachés au cep, d’ou ils puisent leurs forces ;
tant qu’ils restent attachés au cep, ils peuvent croitre et porter du fruit.

Cette relation décrit autant I’union que la communion des croyants de 1’age de 1’Eglise avec Christ {610}.
Christ exhorte son Eglise & « demeurer en lui ». « Demeurer » (en grec, mena) signifie essentiellement
« rester » ou « vivre », ou continuer dans la sphére dans laquelle on se trouve {611}. L’exhortation a
demeurer en Christ est une exhortation a persévérer dans la foi (voir #1Jn 2:22, 24, 28) {612}.

La raison pour laquelle les sarments demeurent attachés au cep, c’est pour produire du fruit. Si un
sarment ne produit pas de fruit, le vigneron « le souléve » {613} pour qu’il en produise ensuite. Ceux qui
demeurent en Christ porteront beaucoup de fruits (#Jn 15:5). Pour améliorer le processus, on émonde
les sarments afin qu’ils produisent toujours plus de fruits (#Jn 15:2). « L’image du cep démontre ainsi
la relation vitale entre Christ et son Eglise {614}. »

Caractéristiques de I’Eglise

Par rapport & Israél. L’Eglise est une entité distincte d’Israél et elle reste ainsi. Israél reste en effet
toujours le descendant physique de Jacob. Il suffit d’ouvrir une concordance et d’étudier 1’'usage du
terme Israél pour le comprendre. Chaque fois qu’apparait ce mot dans le Nouveau Testament (66 fois),
c’est en référence aux Juifs {615}. Le terme de nouvel Israél pour identifier I’Eglise n’est pas exact ; Israél
signifie toujours le « peuple juif ».

Paul établit une distinction entre Israél et I’Eglise. En recommandant aux croyants de ne pas offenser
autrui, il mentionne les Juifs, les Grecs (les Gentils) et I'Eglise (#1Co 10:32). Apreés I’établissement de
1’Eglise, Israél a continué d’étre reconnu comme un peuple a part des Gentils et de 1’'Eglise (#Ac 3:12;
4:8, 10; 5:21, 31, 35; 21:19) {e16}.

Par rapport au royaume. Certains chrétiens pensent que I’Eglise est synonyme du royaume et que c’est
elle qui en constitue I’inauguration. C’est commettre une erreur sur le mot royaume, qui signifie
« domination royale, ce qui désigne autant la puissance (#Esd 4:5) et une forme particuliére de
gouvernement, et ce, particuliecrement chez les auteurs bibliques plus récents, qu’un territoire et
I’autorité exercée sur lui, que la royauté et le royaume {617} ». Par conséquent, le sens fondamental de
royaume implique trois éléments : une autorité, un peuple qui y est soumis et un territoire sur lequel
s’exerce cette autorité.

Deux formes fondamentales de royaume existent {e18}. 1° Le royaume universel. Cette forme de
royaume existe depuis toujours (#La 5:19), elle comprend tout dans le temps et I’espace (#Ps 103:19;
139:7-10), et implique que ’histoire est dirigée par Dieu (#Esa 44:26-45:4). Le royaume universel est
le régne souverain de Dieu de toute éternité.

2° Le royaume de médiation. Cela implique : « a) Un régne de Dieu qui s’exerce par I’intermédiaire
d’un représentant divinement choisi et qui ne se contente pas de parler et d’agir au nom de Dieu, mais
qui représente également le peuple devant Dieu ; b) un régne qui fait particuliérement référence a la
terre ; et c) avoir comme médiateur dirigeant une personne qui fait toujours partie de la race humaine
{619}. » C’est ainsi que Dieu a dispensé sa volonté sur terre grace a des médiateurs qu’il avait divinement
nommeés : Adam, Noé, Abraham, Moise, et d’autres. Or, tous ces médiateurs ne faisaient qu’annoncer




le médiateur final, le Messie, qui viendrait régner sur la terre a la fin des temps. Gabriel a promis ceci a
Marie, au sujet de son Fils : « Il sera grand et sera appelé Fils du Trés-Haut, et le Seigneur Dieu lui
donnera le tréne de David, son pére ; il régnera sur la maison de Jacob éternellement et son régne n’aura
pas de fin » (#Lu 1:32, 33). Voila quel est le royaume a venir promis par Dieu (#2S 7:12-16), celui sur
lequel régnera le Messie. L’Eglise n’est donc pas le royaume. L’Eglise existe dans cet age-ci, alors que
le royaume futur ne sera inauguré qu’a la seconde venue de Christ.

Plusieurs différences existent entre I’Eglise et le royaume. Les termes d ’église et de royaume ne peuvent
jamais s utiliser indifféremment 1’un pour I’autre dans 1’Ecriture {s203. Parmi les 114 occurrences du mot
église (du grec ekklesia), jamais il n’est équivalent a royaume {621}. Jésus est venu offrir le royaume a la
nation juive, d’ou la proclamation de Jésus : « Le royaume des cieux est proche ! » (#Mt 4:17). Quand
les Juifs ont rejeté le royaume, celui-ci est resté en attente ; il sera établi lors de la seconde venue (#Mt
13). Jésus a annoncé qu’il construirait son Eglise suite au rejet du royaume par ceux auxquels il avait
été offert (#Mt 16:18).

Fonctions de ’Eglise locale

De quoi I’Eglise locale est-elle constituée ? Quand peut-on vraiment parler d’une Eglise ? Lorsqu’un
groupe de personnes se rassemblent et écoutent des enregistrements de prédications par des leaders
chrétiens, cela constitue-t-il une Eglise ? Peut-on qualifier d’Eglise un groupe qui se réunit toutes les
semaines pour écouter diverses études bibliques ?

Des caractéristiques spécifiques définissent une authentique Eglise locale néotestamentaire.

Adoration 622}. Plusieurs mots grecs dans le Nouveau Testament désignent 1’adoration. Proskuned, qui
signifie « s’incliner », « se prosterner », est employé plusieurs fois dans les Evangiles, mais une seule
fois dans les épitres (#1Co 14:24, 25), en référence a un incroyant. L’acte de prosternation devrait
refléter une attitude intérieure, un état de cceur - la soumission a Dieu. Latreuo a le sens fondamental de
« service religieux » ; ainsi, Paul servait Dieu par la prédication (#Ro 1:9). Plutdt que d’adorer en
apportant un animal sacrifié, le croyant néotestamentaire offre a Dieu, dans un acte d’adoration, un corps
vivant, mis a part pour Dieu (#Ro 12:1). Sebomai signifie « craindre Dieu » dans 1’ Ancien Testament,
et « adorer » dans le Nouveau Testament (voir #Ac 18:13).

La véritable adoration doit étre spirituelle par nature et elle doit se faire en harmonie avec les vérités
révélées par Dieu (#Jn 4:24). Cela impligue que le croyant se présente entiérement devant Dieu (#Ro
12:1, 2).

Alors que les croyants de 1’Ancien Testament se réunissaient pour adorer le jour du sabbat, le livre des
Actes présente une transition, au cours de laquelle les chrétiens ont commencé a se réunir le dimanche,
premier jour de la semaine, pour adorer en commémoration de la résurrection de Christ (#Jn 20:1, 19,
26). Ils observaient 1’ordonnance de la Céne et apportaient leurs offrandes le premier jour de la semaine
(#Ac 20:7; 1Co 16:2). Pendant 1’adoration collective de 1’Eglise primitive, il était aussi de mise de
chanter des hymnes (#1Co 14:26; Ep 5:19; Col 3:16).

Instruction. L’instruction faisait partic des fondements de la vie de I’Eglise primitive. Dieu a donné
I’Ecriture pour qu’elle soit enseignée a tous et qu’ainsi ils parviennent & la maturité spirituelle (#2Ti
3:16, 17). L’enseignement est I’antidote des fausses doctrines (#1Ti 1:3) ; il produit I’amour parmi les
croyants (#1Ti 1:5); c’est leur nourriture spirituelle (#1Ti 4:6) ; il contribue & leur piété, a leur
obéissance (#1Ti 5:17; 6:2) et leur fournit une juste perception de la vie (#1Ti 6:17). Paul a instruit
Timothée en lui disant d’enseigner pour ainsi former des disciples (#2Ti 2:2 ; voir #1Ti 4:14, 16; 6:20).

Dés le début, I’Eglise s’est consacrée aux enseignements des apotres (#Ac 2:42) et s’est mise en devoir
de répandre dans toute la ville la doctrine de Christ (#Ac 5:28). Paul a ordonné a I’Eglise de Rome
d’adhérer aux enseignements regus. Pendant ses voyages missionnaires, I’apdtre enseignait aux Eglises,
autant en public que dans les maisons privées (#Ac 18:11; 20:20). En fait, le livre des Actes se conclut




avec Paul, que I’on voit enseigner a ceux qui I’avaient accompagné a Rome (#Ac 28:31). L importance
de ’enseignement constituait 1’une des principales fonctions de I’Eglise - on ne saurait trop insister sur
ce point.

Communion fraternelle. Ce mot communion fraternelle (en grec, koindnia) signifie « partager » et
souligne "unité et 1’unicité de I’Eglise. Cette communion se manifeste sous de nombreuses formes.
L’Eglise primitive se réunissait pour rompre le pain et prier (#Ac 2:42). Rompre le pain consistait &
partager le méme repas, appelé agape, suivi par le Repas du Seigneur. L’Eglise primitive mettait
fortement I’accent sur la communion fraternelle et la priére (voir #Ac 4:24-31; 12:5,12; Ph 1:3, 4). La
communion pouvait aussi impliquer le partage de ressources matérielles pour contribuer a répandre la
Bonne Nouvelle (#Ro 15:26; 2Co0 9:13; Ph 1:5) ou se soutenir mutuellement pour supporter le rejet que
valait aux membres leur identification a Christ (#Ph 3:10).

La communion souligne également que les croyants appartiennent au méme corps. Paul insiste sur cet
aspect en employant 1’expression « les uns les autres ». Du fait de cette communion en Christ, Paul
enseignait que les croyants devaient s’accepter les uns les autres (#Ro 15:7), s’aimer (#Ep 4:2, 15, 16;
5:2), éviter de se juger les uns les autres (#Ro 14:3, 13), s’édifier mutuellement (#Ro 14:19), rester unis
(#Ro 15:5), et se réprimander les uns les autres le cas échéant (#Ro 15:14). Cette relation entre chrétiens
est importante si I’on veut préserver I’unité de la foi pour laquelle Christ a prié (#Jn 17) et pour laguelle
Paul plaidait (#Ph 2:1-4).

Ministére. L’Eglise locale comportait aussi certains ministéres. Cela implique d’évangéliser les
incroyants dans le monde (#Ac 8:4; 11:19, 20; 16:31; 17:12) et une grande variété de ministeres envers
les croyants dans la communion de I’Eglise. Cela comprend I’exercice des dons spirituels pour prendre
soin les uns des autres (#Ro 12:3-8; 1Co 12; Ep 4:8-13) et par conséquent se mettre au service les uns
des autres (#Ro 12:7), pourvoir aux besoins de ses semblables (#Ro 12:8), faire preuve de miséricorde
(#Ro0 12:8) et s’aider mutuellement (#1Co 12:28). Le ministére implique aussi I’exercice de la discipline
dans 1’Eglise. Il est nécessaire de 1’exercer, ce qui peut aller jusqu’a 1’exclusion de la communion
fraternelle en cas d’immoralité (#1Co 5:1-13) et de fausses doctrines (#2Th 3:14; 2Jn 1:10). #Galates
6:1, 2 fournit un principe important quant a I’exercice de la discipline dans I’Eglise. Le ministére doit
également impliquer de soutenir financiérement les indigents de I’Eglise, particuliérement les veuves
(#Ja 1:27). #1Timothée 5:1-8 donne des détails sur I’importance des soins dont faisaient I’objet les
Veuves.

Organisation. Une fois I’Eglise locale formée, anciens et diacres étaient nommés pour en superviser le
fonctionnement (#Ac 14:23; Tit 1:5).

Ordonnances. L’Eglise pratiquait les ordonnances du baptéme et de la Céne (#Ac 2:41; 1Co 11:23,
24).

LES LEADERS DE L’EGLISE

#Hébreux 13:17 identifie les dirigeants qui doivent prendre soin de ’assemblée sur le plan spirituel ;
les croyants sont censés se soumettre & leur autorité. Plusieurs fonctions relevant de ces dirigeants sont
spécifi¢es dans I’Ecriture.




Anciens
Désignations. Deux termes fondamentaux identifient la fonction d’ancien.

1° Ancien. Le premier terme est ancien (du grec presbuteros), qui désigne un chrétien mdr. On peut
employer ainsi ce terme dans son sens littéral, d’homme plus agé (#1Ti 5:1) ou de femme plus agée
(#1Ti 5:2). On peut également y voir un sens figuré pour les membres du sanhédrin (#Ac 4:5) ou les
anciens de I’Eglise (#Ac 14:23; 15:2, 4, 6).

Presbuteros souligne également la dignité et la maturité nécessaires a leur fonction. C’était aux anciens
gue revenait la charge de distribuer I’argent de la communauté (#Ac 11:30) ; ils avaient autorité quant
aux décisions concernant la définition de I’orthodoxie doctrinale (#Ac 15:2, 4, 6, 22; 16:2) ; on leur
envoyait des rapports concernant 1I’ccuvre missionnaire (#Ac 20:17; 21:18). On leur devait le respect
(#1Ti 5:17), mais ils ne devaient pas abuser de leur pouvoir et agir en dictateurs (#1P 5:1-3). Il leur
revenait aussi de rendre visite aux malades et de prier pour eux, leur offrant conseils et encouragement
{623} (#Ja 5:14).

2° Evéque. Le second terme pour décrire la charge d’ancien est évéque (« épiscope » dans les versions
Jerusalem, TOB, Nouvelle Bible Segond, « surveillant » dans la version Darby, et « dirigeant » dans la
version Semeur ; en grec, episkopos). Ce terme signifie « surveiller » comme le fait un berger. Il insiste
sur le travail, donc la fonction, de I’ancien. 1l est de son devoir de nourrir et de prendre soin du troupeau
(voir #Ac 20:28; 1Ti 3:2; Tit 1:7). Une comparaison entre #Actes 20:17, 28; Tite 1:5, 7 réveéle
qu’« ancien » et « évéque » peuvent s’employer de fagon interchangeable, et définissent donc la méme
charge. Le terme de presbuteros souligne plus la dignité de cette fonction alors gu ‘episkopos fait plus
référence au travail qui y est rattaché.

Quialifications. Les qualifications indispensables aux anciens sont exposées dans #1Timothée 3:1-7;
Tite 1:5-9. Les anciens devaient constituer un modéle, discernable selon quinze caractéristiques. Etre
irréprochable : il ne peut pas « étre accusé de quoi que ce soit » ; rien dans sa vie ne doit préter le flanc
aux accusations. Mari d’une seule femme, ce qui ne signifie pas « une femme a la fois » (la polygamie
n’existait pas chez les Grecs pas plus que chez les Romains). Il ne doit pas avoir divorcé puis s’étre
remarié {6243. Sobre : mesuré dans ses jugements. Modéré : il doit savoir se montrer discret, sain d’esprit.
Réglé dans sa conduite : d’un caractére équilibré, sans se montrer incisif. Hospitalier : il doit aimer
I’étranger et 1’accueillir chez lui. Propre a I’enseignement : il discerne quelle doctrine est correcte et
I’enseigne. Pas adonné au vin : il ne doit pas trainer a table pour s’y enivrer. Pas violent : il n’est pas
querelleur. Indulgent : il sait se montrer raisonnable. Pacifique : évite les conflits autant que possible.
Désintéressé : il n’est pas avide d’argent et sait en disposer sagement. Dirige bien sa propre maison : il
sait prendre soin des siens pour en faire des croyants respectables. 1l ne doit pas étre un nouveau
converti : ce ne doit pas étre un néophyte. Avoir un bon témoignage de ceux du dehors : il doit jouir du
respect de toute la communauté.

Devoirs. Les devoirs de I’ancien incluent de s’occuper du troupeau des croyants (#Ac 20:28),
d’enseigner (#1Ti 3:2), d’assurer la direction de I’assemblée (#1Ti 5:17), et de la garder de I’erreur
(#Tit 1:9).

Nombre. La pluralité des anciens est souvent mentionnée (#Ac 14:23; Ph 1:1; Tit 1:5).

Diacres

Désignation. Le mot diacre (en grec, diakonos) est le mot signifiant autant « ministre » que « serviteur »
et il apparait fréquemment dans le Nouveau Testament dans un sens non technique (#Mt 20:26; Mr
9:35).




Fonction. Bien que cela ne soit pas exprimé explicitement, il est clair que cette fonction a son origine
dans #Actes 6:1-6, ou il est dit que sept hommes choisis pour cela devaient prendre soin du bien-étre
matériel des veuves de I’assemblée. L’idée était de décharger les apotres pour qu’ils puissent passer plus
de temps dans la priéere et a leur ministére de la Parole. Cela indique par conséquent que la fonction était
subordonnée aux anciens et que les diacres leur servaient d’auxiliaire. Pendant que les anciens
enseignent 1’assemblée, les diacres s’occupent de ses besoins matériels. Le terme duplicité suggere que
les diacres ne devaient pas tenir un langage différent de maison en maison (voir #1Ti 3:8).

Qualifications. Les qualifications des diacres sont présentées dans #1Timothée 3:8-13. Les diacres
doivent remplir les huit caractéristiques suivantes. Honnétes : ce sont des hommes sérieux, dignes du
respect que leur témoignent les autres. Ils doivent étre éloignés des trois choses suivantes. Duplicité : ils
ne répandent pas de faux témoignages dans 1’assemblée ; exces de vin : ils font preuve de modération
avec la nourriture et la boisson ; gain sordide : ils ne cherchent pas a s’enrichir ni a abuser de leur
position pour obtenir des bénéfices financiers illicites. lls doivent conserver le mystére de la foi dans
une conscience pure : ils pratiquent ce qu’ils préchent. Avoir été éprouves : ils regoivent 1’approbation
de I’assemblée qui a eu le temps de les examiner. Maris d’une seule femme : ils ne doivent pas avoir
divorcé pour se remarier. Bien diriger leurs enfants et leur propre maison : ils sont qualifiés pour gérer
les affaires de I’Eglise parce qu’ils ont su démontrer qu’ils savent gérer leur propre ménage.

Diaconesses

Il existe une controverse quant a la fonction de diaconesse. Deux passages font mention de cette
fonction. #Romains 16:1 parle de Pheebé, sous le terme de « diaconesse » de 1’Eglise (en grec,
diakonon). Diakonon peut se traduire effectivement par diaconesse. La question est de savoir si le mot
doit s’employer dans le sens technique d’une fonction dans 1’Eglise ou dans le sens non technique de
I’idéal chrétien du service. Il est bien difficile de trancher. Il semble que Paul emploie le terme dans son
acception non technique, ce qui est cohérent avec ses salutations informelles a la fin de la lettre (voir
#1Co 16:15). Paul utilise le terme dans le sens non technique dans d’autres passages (#Ep 3:7; Col
1:25; 1Ti 4:6).

Le second passage est #1 Timothée 3:11, qui mentionne « les femmes » (du grec gunaikas). La question
est de savoir si femme fait référence aux épouses des diacres ou si cela évoque une fonction distincte de
diaconesse. Le contexte suggérerait une pause anormale s’il était question de diaconesses ; car il serait
question des diacres dans les versets #1Timothée 3:8-10 puis dans les versets #1Timothée 3:12, 13, ce
qui ne se fait pas en général. Homer A. Kent, fils, quant a lui, se déclare totalement en faveur de la
fonction de diaconesse {625} : #1 Timothée 5:9-16 fait référence au ministére des femmes dans 1’Eglise.
Il n’est cependant pas mentionné s’il s’agit explicitement d’un ministére de diaconesse.

LE GOUVERNEMENT DE L’EGLISE

L’Eglise est le corps de Christ. C’est un organisme vivant, analogue au corps humain, dont la téte donne
sa direction a I’ensemble, tout comme Christ est la téte de I’Eglise et 1’oriente. Néanmoins,
I’organisation est aussi en charge de diriger I’Eglise. Historiquement, trois types de gouvernance de
I’Eglise ont fini par émerger.

Divers types de gouvernement de I’Eglise

Episcopal. Le mot épiscopal vient du grec episkopos, signifiant « évéque », et désigne les Eglises
soumises a 1’autorité des évéques. Des confessions différentes sont comprises sous cette désignation de
gouvernement épiscopal, la forme la plus simple étant I’Eglise méthodiste. On retrouve une structure




plus complexe dans I’Eglise épiscopale (anglicane). La structure la plus complexe dans le genre se
trouve dans 1I’Eglise catholique romaine, ou I’autorité ultime est investie dans le pape, I’évéque de Rome
{626}. L’Eglise luthérienne suit aussi la forme épiscopalienne de gouvernement.

L’autorité réside dans les évéques, qui sont en charge non pas d’une seule mais de plusieurs Eglises. Le
pouvoir inhérent de cette fonction, ¢’est d’ordonner les ministres du culte ou les prétres. Les catholiques
romains prétendent que cette autorité leur vient de la succession apostolique remontant aux premiers
apotres de I’Eglise primitive, autorité qui selon eux se fonde sur #Matthieu 16:18, 19. D’autres, tels
que les méthodistes, ne reconnaissent pas d’autorité provenant d une succession apostolique.

Cette forme de gouvernement est apparue au deuxieme siécle, mais les adhérents se réclamaient de la
position de Jacques telle qu’elle est décrite dans la Bible par la place qu’il occupait dans I’Eglise de
Jérusalem, ainsi que de la position d’autorité de Timothée et de Tite.

Presbytérien. Ce nom, presbytérien vient du grec presbuteros, signifiant « ancien », et suggére la
dignité, la maturité et 1’age des anciens de 1’Eglise. Presbytérien (parfois aussi appelé fédéral) désigne
un gouvernement d’Eglise locale fondé sur ’autorité des anciens comme dans les Eglises réformées et
presbytériennes. Au contraire de la forme de gouvernement congrégationaliste, la forme presbytérienne
insiste sur le gouvernement par les anciens en leur qualité de représentants de 1’assemblée, puisqu’ils
sont nommés ou élus par elle. Le comité, constitué des anciens, dirige 1’Eglise locale et I’ancien chargé
de I’enseignement occupe la place prépondérante. Au-dessus du comité siege le consistoire, qui inclut
tous les ministres ordonnés ou les anciens qui enseignent, de méme que 1’un des anciens dirigeants de
chaque assemblée locale d’un district {6273. « Au-dessus du consistoire se trouve le synode, et au-dessus
de lui I’assemblée générale, la plus haute autorité de toutes. Ces deux corps constitués sont répartis
également entre ministres et laics ou anciens dirigeants {e28}. » Le pasteur sert parmi les autres anciens.

Le fondement biblique le plus souvent invoqué pour appuyer cette organisation se trouve dans la
mention fréquente des anciens dans le Nouveau Testament : il y avait des anciens a Jérusalem (#Ac
11:30; 15:2, 4) et & Ephése (#Ac 20:17). Des anciens étaient nommés dans chaque Eglise (#Ac 14:23;
Tit 1:5) et ils étaient responsables de nourrir le troupeau (#1P 5:1, 2). Certains anciens étaient chargés
aussi du gouvernement de ’Eglise (#1Ti 5:17).

Congreégationaliste. Dans cette forme de gouvernement, 1’autorité est investie non pas dans un seul
individu représentatif de tous les autres mais dans toute la congrégation locale. Cette forme de
gouvernement met 1’emphase sur deux points principaux : autonomie et démocratie {629} Une Eglise
congrégationaliste est autonome en ce sens qu’aucune autorité en dehors de 1’Eglise locale n’a de
pouvoir sur elle. De plus, les Eglises congrégationalistes sont démocratiques quant & leur gouvernement :
tous les membres de la congrégation prennent les décisions qui assurent la direction et le gouvernement
de I’Eglise. Cela se fonde surtout sur le concept de la prétrise de tous les croyants. Baptistes,
évangéliques libres, congrégationalistes, certaines Eglises luthériennes et certaines Eglises
indépendantes suivent la forme de gouvernement congrégationaliste.

Le fondement biblique de ce genre de gouvernement réside dans le fait que la congrégation a pris part a
I’élection des diacres (#Ac 6:3-5) et des anciens (#Ac 14:23) (30} ; I’Eglise tout entiére a envoyé
Barnabas (#Ac 11:22) et Tite (#2Co 8:19) en mission et a recu Paul et Barnabas (#Ac 14:27; 15:4) ;
I’Eglise entiére était impliquée dans les décisions concernant la circoncision (#Ac 15:25) et la discipline
était appliquée par toute I’Eglise (#1Co0 5:12; 2C0 2:6, 7; 2Th 3:14) ; tous les croyants sont responsables
de maintenir une saine doctrine en éprouvant les esprits (#1Jn 4:1), ce qu’ils sont en mesure de faire car
ils ont en regu I’onction (#1Jn 2:20).

Evaluation des diverses formes de gouvernement des Eglises

L’évaluation des trois formes de gouvernement fait apparaitre que la forme épiscopale se fondait en
partie sur I’autorité des premiers apotres, ce qui exclut que puissent exister des Eglises homologues une
fois ces derniers disparus a la fin de I’époque apostolique. Christ avait investi les Douze d’une autorité




exceptionnelle (#Lu 9:1) dont personne ni aucun groupe ne peut se prévaloir a leur suite, et en outre
aucun texte biblique ne justifie une forme de succession dans la lignée apostolique. L’autorité que Jésus
a remise a Pierre (#Mt 16:18, 19) a aussi été donnée a tous les apdtres (#Mt 18:18; Jn 20:23) mais a
aucun autre groupe par la suite. Le gouvernement épiscopal était en place au deuxiéme siecle mais pas
pendant le premier.

La forme presbytérienne de gouvernement repose sur de nombreuses références bibliques qui appuient
cette vision de la pluralité des anciens ; on en trouve de nombreux exemples dans le Nouveau Testament.
Cependant, ce dernier ne mentionne aucune organisation supervisant I’Eglise locale.

La forme congrégationaliste s’appuie sur des versets bibliques qui défendent une vision ou tous les
membres sont impliqués dans les décisions. On peut dire, sans risque de se tromper, que les formes
presbytérienne et congrégationalistes de gouvernement de 1’Eglise locale sont soutenues par 1’Ecriture.

LES ORDONNANCES DE L’EGLISE

Les protestants reconnaissent traditionnellement deux sortes d’ordonnances : le baptéme et la Céne,
alors que les catholiques romains vont jusqu’a sept : le baptéme, 1’eucharistie (la Céne), la confirmation,
la pénitence, I’onction des malades, I’ordination et le mariage. La terminologie ne fait pas ['unanimité.
Les catholigues (et certains protestants) préférent le terme sacrement, qui vient du latin sacramentum,
et signifie « mis a part comme étant sacré ». Le terme sacramentum dans la Vulgate latine servait aussi
a traduire le mot grec mustrion (#Ep 5:32) et en est venu a « étre employé pour tout ce qui avait une
signification mystérieuse ou secréte. Augustin disait que c’¢était "la forme visible d’une grace invisible"
{631} ». Puis le sacrement a été defini comme « un signe visible et extérieur d’une grace spirituelle
intérieure {632} ». C’est pourquoi nombre de protestants préférent le terme d’ordonnance, parce qu’il ne
suggére pas la communication d’une griace. On peut simplement définir une ordonnance comme étant
« un rite extérieur, pratiqué dans 1’Eglise de Christ, parce que ¢’est lui qui a ordonné qu’il en soit ainsi
{633} ».

La Céne

Christ a institué la Cene la veille de sa crucifixion, en ordonnant a ses disciples d’observer ce rite jusqu’a
son retour (#Mt 26:26-29; Mr 14:22-25; Lu 22:14-23). C’était une nouvelle alliance, un testament
contrastant avec 1’ancienne alliance mosaique. Pour que cette alliance soit valable, il était indispensable
qu’une victime meure car sa mort procurerait le pardon des péchés. Paul a rappelé cette ordonnance a
I’Eglise de Corinthe (#1Co 11:23-32).

Bien sdr, la question la plus importante est de savoir quel sens attribuer a la Céne. La chrétienté est
partagée entre quatre opinions a ce sujet.

Transsubstantiation. Les catholiques romains appellent la Céne une transsubstantiation, ¢’est-a-dire un
« changement de substance ». L’Eglise catholique romaine enseigne qu’un miracle se produit lors de
I’eucharistie (la messe), car les éléments du pain et du vin seraient littéralement changés pour devenir le
corps et le sang de Christ, méme si les caractéristiques sensorielles du pain et du vin (appelées des
« accidents » par les catholiques) - toucher, godt, odeur - restent les mémes. Voici ce qu’a déclaré le
pape Pie IV sur la question : « Je professe qu’au cours de la messe est offert a Dieu un véritable sacrifice
propitiatoire, authentique et opportun en faveur des vivants et des morts ; ... le corps et le sang de notre
Seigneur Jésus-Christ sont vraiment, physiquement et substantiellement présents, de méme que 1’ame
et la divinité de notre Seigneur Jésus-Christ ; il se produit une conversion de la substance méme du pain
et du vin qui deviennent réellement le corps et le sang du Christ {6343. » Lorsque le prétre consacre les
¢léments, leur substance change, et le pain et le vin deviennent le corps, le sang, I’ame et la divinité de




Christ. D’aprés ce qu’enseigne 1’Eglise catholique, les participants prennent effectivement part au corps
de Christ. Elle prétend que tel est le sens de 1’enseignement de #Jean 6:32-58.

John O’Brien, un catholique romain, a déclaré ceci : « La messe, accompagnée de ses vétements colorés
et de ses cérémonies spectaculaires, est une reproduction dramatique, sans effusion de sang, du sacrifice
de Christ au Calvaire {635}. » Un théologien catholique romain assimile 1’eucharistie au salut, en disant :
« Jésus s’offre donc lui-méme, dans son corps et son sang, comme un don pour le salut {s36}. »

Une telle opinion est éminemment problématique. 1° Elle suggere que 1’ceuvre de Christ serait restée
inachevée, et qu’il conviendrait donc de continuer le sacrifice de Christ au cours de la messe. Or, Christ
a déclaré que son ceuvre était accomplie (#Jn 19:30), ce qu’on retrouve aussi sous la plume de I’auteur
de I’épitre aux Hébreux (#Hé 10:10-14). 2° Si I’on accepte la logique de cet argument, le corps physique
de Christ devrait &tre omniprésent sur terre. Or, le corps humain de Christ ne se trouve nulle part ailleurs
qu’au paradis (#Ac 7:56). 3° En instituant la Céne, Christ a utilisé une figure de style commune - la
métaphore - « ceci est mon corps ... mon sang » - en faisant allusion au pain et a la coupe. Il était
physiquement présent et, par conséquent, distinct de ces éléments lorsqu’il les a désignés comme étant
son corps et son sang. De méme, dans le passage de #Jean 6, Jésus s’est servi d’une autre métaphore
puissante (« mangez ma chair ... buvez mon sang ») sans autre but que d’illustrer de fagon frappante la
relation au salut dont les croyants peuvent jouir avec lui. Prétendre que ces expressions sont a prendre
dans un sens littéral revient a faire violence aux principes fondamentaux de I’herméneutique. 4° Pour
les Juifs, il était interdit de boire le sang (#Lé 17:10-16), et pourtant ¢’est ce que Jésus aurait exigé d’eux
si cette interprétation de la transsubstantiation avait été I’intention de Christ.

Consubstantiation. Le point de vue luthérien s’appelle la consubstantiation, signifiant que le corps et
le sang sont effectivement présents dans les éléments du pain et du vin, mais ils ne se transforment pas
littéralement en corps et en sang, ce qu’enseigne la doctrine catholique romaine. Pour souligner la
présence de Christ dans les éléments, les luthériens utilisent les termes « dans, avec et sous », pour
exprimer la présence réelle du corps et du sang de Christ. Pour illustrer cela, Martin Luther parlait d une
barre de fer plongée dans le feu de la forge : la chaleur pénétre la barre, mais elle reste de fer {637}.

Les luthériens différent également des catholiques romains en ce sens qu’ils rejettent la notion
d’eucharistie comme perpétuation du sacrifice de Christ. Luther soulignait cependant qu’en « prenant
part aux sacrements, on en retirait un bénéfice réel - le pardon des péchés et la confirmation de sa foi.
Bénéfice rendu possible non pas grace aux éléments contenus dans le sacrement mais lorsqu’une
personne recoit la Parole par la foi {e3s}. »

Cette conception luthérienne de 1’eucharistic pose cependant probléme car elle ne reconnait pas la
déclaration de Jésus a propos de son corps comme étant une simple figure de style.

Position réformée. On I’appelle aussi la position calviniste du fait que ceux qui la défendent proviennent
des Eglises réformées (entre autres) qui suivent Calvin sur cette question. lls rejettent donc absolument
la notion de présence réelle et se rapprochent par conséquent sur ce point de ceux qui n’y voient qu’un
mémorial. Or, cette opinion insiste sur « I’ceuvre spirituelle présente de Christ ». Calvin enseignait que
Christ était « présent et qu’on pouvait jouir de sa personne tout entiére, corps et sang ». Il soulignait la
communion mystique du croyant avec toute la personne du Rédempteur ... . Bien que le corps et le sang
de Christ soient absents, puisqu’ils ne se trouvent réellement qu’aux cieux, ils sont capables de
communiquer au croyant une influence vivifiante {639} ». Par la présence mystique de Christ dans les
éléments, la grace se communique au participant par les éléments ; de plus, c’est une grace semblable a
celle qu’on regoit au travers de la Parole et en fait, elle contribue a accroitre 1’efficacité de celle-Ci {640}.

Le probléme de cette conception ¢’est que 1’Ecriture ne contient aucun verset suggérant que la grace soit
ainsi communigquée au croyant.

Point de vue du mémorial. On I’appelle aussi le point de vue de Zwingli, car le réformateur suisse,
Ulrich Zwingli (1484-1531) est considéré comme celui qui a fortement défendu ce concept contre




d’autres qui prévalaient a son époque. Contrairement a Calvin, Zwingli enseignait que 1’eucharistie
n’apportait pas la présence réelle de Christ mais seulement une communion spirituelle avec Christ a
ceux qui la partageaient dans la foi. Le point essentiel du concept du mémorial, c’est que pain et vin
sont seulement figuratifs ; ils commémorent la mort de Christ. Alors que Zwingli reconnaissait que les
communiants jouissaient de la présence spirituelle de Christ, les anabaptistes rejetaient 1’idée d’une
quelconque présence de Christ dans la Céne, présence qu’ils ne voyaient pas non plus ailleurs. Le point
de vue du mémorial souligne que le communiant démontre par cette activité symbolique qu’il met sa foi
en la mort de Christ.

Le concept du mémorial peut se défendre par de nombreux passages de I’Ecriture. Leur examen révéle
le sens de la Céne. Il s’agit bien d’une commémoration de sa mort (#1Co 11:24, 25) : la déclaration
récurrente « en mémoire de moi » souligne sans conteste que le pain symbolise son corps parfait offert
en sacrifice pour les péchés (#1P 2:24) et le vin représente son sang, versé pour le pardon des péchés
(#Ep 1:7). C’est une proclamation de la mort de Christ, faite dans I’attente de son retour (#1Co 11:26) :
c’est un regard en arriére vers cet événement historique qu’est la croix tout en attendant son futur retour
(#Mt 26:29). C’est une communion des croyants, les uns avec les autres (#1Co 10:17) : ils mangent et
boivent les mémes éléments symboliques, en se concentrant sur la foi en Christ qu’ils partagent.

Le baptéme

Signification. Le baptéme néotestamentaire trouve son origine dans le commandement de Christ de faire
des disciples et de les baptiser (#Mt 28:19). A I’origine de cette ordonnance, un certain ordre est a
respecter. La premiére action est de faire des disciples, qui ensuite peuvent étre baptisés. C’est I’ordre
des choses tel que le décrit le livre des Actes. Pierre a ordonné a ceux qui 1’écoutaient de se repentir
d’abord, puis de recevoir le baptéme (#Ac 2:38). Seuls ceux qui écoutent 1I’Evangile, le comprennent et
y répondent par la foi et la repentance peuvent légitimement étre baptisés. C’est pourquoi les gens
recevaient d’abord la Parole puis passaient par les eaux du baptéme (#Ac 2:41). Ceux qui ont répondu
au message de Philippe ont premiérement cru, puis ils ont été baptisés (#Ac 8:12), ce qui est le cas de
1’Ethiopien (#Ac 8:38), de Paul (#Ac 9:18), des Gentils & Césarée (#Ac 10:48), de Lydie (#Ac 16:14,
15), du gedlier de Philippes (#Ac 16:32, 33), et de Crispus (#Ac 18:8). Toutes ces références bibliques
indiquent que le baptéme suit la foi ; repentance et foi doivent précéder I’ordonnance du baptéme.

Le baptéme constitue I’identification. Le baptéme néotestamentaire comprend |’identification du
croyant & Christ dans sa mort et sa résurrection. Etre baptisé au nom de Christ (#Ac 2:38) souligne que,
par ce rite, le croyant s’associe a Christ. Bien que #Romains 6:4, 5 parle du baptéme du Saint-Esprit, et
non du baptéme d’eau, le passage illustre néanmoins le sens du baptéme d’eau. C’est une déclaration
publique de I’'union du croyant avec Christ par la foi dans sa mort et sa résurrection.

Conceptions du baptéme {s413. 1° Moyen de recevoir la grace du salut (régénération baptismale).

« Cette vision du baptéme en fait un moyen par lequel Dieu communique sa grace du salut, dont le
résultat est la rémission des pechés. En éveillant ou en affermissant la foi, le baptéme réalise une
purification régénératrice {642}. » Pour les catholiques romains, la foi n’est pas indispensable ; le rite en
lui-méme suffit, pourvu qu’il soit respecté dans sa forme. Les luthériens, pour leur part, pensent que la
foi constitue un préalable incontournable. Les enfants doivent donc recevoir le baptéme, ayant peut-étre
une foi inconsciente ou encore la foi de leurs parents.

2° Signe et sceau de I’alliance. C’est le point de vue des églises réformées et presbytériennes. Les
sacrements du baptéme et de la Céne sont « les signes et les sceaux de quelque chose d’intérieur et
d’invisible au moyen desquels Dieu ceuvre en nous par la puissance du Saint-Esprit ... . A I’instar de la
circoncision dans 1’Ancien Testament, le baptéme nous assure les promesses de Dieu ... . L’acte du
baptéme est en méme temps le moyen de mettre en ceuvre I’alliance et un signe du salut {643}. »

3° Symbole de notre salut. Les baptistes, entre autres confessions, n’y voient que le signe extérieur
d’un changement intérieur. Il sert de témoignage public de la foi en Christ. « Il ne produit aucun




changement spirituel dans celui qui est baptisé ... . Le baptéme ne permet pas de recevoir des
bénédictions ou des avantages {644}. » De plus, seuls des croyants peuvent le recevoir. Par conséquent,
cette troisiéme conception est la seule a défendre 1’idée que seuls des croyants doivent recevoir le
baptéme. Les deux premiéres conceptions affirment que les enfants (les bébés) doivent ou devraient étre
baptisés, tout comme les adultes convertis.

Mode. Certaines différences de longue date persistent au sujet du mode d’administration du baptéme.
Une partie du probléme provient de ce que le mot baptéme n’a en fait jamais été traduit, puisqu’il a été
incorporé au francais par translittération du mot grec baptisma (du verbe baptizo). On distingue trois
manicres de baptiser aujourd’hui : par aspersion, par effusion et par immersion. Voici comment chacun
défend son propre rite baptismal {64s}.

1° Effusion ou déversement d’eau. Cette méthode était pratiquée traditionnellement en faisant couler
de I’cau trois fois sur la téte du baptisé - une fois pour chacune des personnes de la Trinité. Elle est
censée étre celle qui illustre le mieux comment le Saint-Esprit est donné a quelqu’un (#Ac 2:17, 18).
Des expressions telles que « descendirent dans I’eau » (#Ac 8:38) et « sortait de I’eau » (#Mr 1:10), dit-
on, peuvent aussi bien faire allusion a une effusion qu’a I’immersion. La Didach, ouvrage du début du
deuxiéme siécle, déclare : « Quant au baptéme, baptisez ainsi : aprés avoir proclamé tout ce qui précéde,
baptisez au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit dans de 1’eau vive (courante). Mais, si tu n’as pas
d’eau vive, baptise dans une autre eau ; si tu ne peux pas (baptiser) dans I’eau froide, que ce soit dans
I’eau chaude. Si tu n’as ni I’'une ni ’autre, verse trois fois de I’eau sur la téte au nom du Pére, du Fils et
du Saint-Esprit {s46}. » Ceci sous-entend que I’Eglise primitive, bien que procédant par immersion,
permettait 1’effusion. Il semble d’ailleurs que ces deux méthodes coexistaient dés le deuxiéme siécle.

Cette méthode s’appuie également sur des illustrations primitives du baptéme, ou ’on voit le candidat
au baptéme debout dans 1’eau, en face du pasteur qui lui fait couler de I’eau sur la téte. Finalement, lors
des baptémes célébrés dans les maisons de Corneille (#Ac 10:48) et du gedlier de Philippes (#Ac 16:33),
il semble plus probable que le baptéme par effusion ait été utilisé plutdt que le baptéme par immersion.

2° Aspersion ou quelques gouttes sur la téte. Pendant les premiers siécles, on réservait I’aspersion a
ceux qui étaient trop affaiblis physiqguement voire malades, pour recevoir publiquement le baptéme par
immersion. L’aspersion ne s’est généralisée qu’au XlIlle siécle. On cite souvent deux précédents pour
justifier ’aspersion. Dans I’Ancien Testament, les Lévites étaient purifiés par une simple aspersion
d’eau (#No 8:5-7; 19:8-13). #Hébreux 9:10 appelle « baptéme » (dans le texte grec, baptismois) ces
purifications rituelles (traduites par « ablutions » dans la version NEG). Au llle siécle, Cyprien a déclaré
que la quantité d’eau, pas plus que la méthode du baptéme, n’avaient d’importance pour obtenir la
purification des pécheés ; ce qui comptait, ¢’était que le bénéficiaire le recoive d’une foi sincere, quelle
que soit la fagon.

3° Par immersion. Tout le monde s’accorde pour dire que I’Eglise primitive recourait au baptéme par
immersion. Une étude lexicale du mot baptizé indique que cela signifie « plonger, immerger {647} ».
Oepke indique que baptizo signifie « immerger » et montre que le mot a le sens de « couler un navire »,
de « s’embourber », de « se noyer » et de « périr » {s48}. Ce sens originel est en harmonie avec la Parole :
Jésus a été baptisé « dans le Jourdain » et il « sortait de I’eau » (#Mr 1:9, 10 ; voir #Ac 8:38). D’un
autre cOté, il existe en grec d’autres mots signifiant aspersion et faire couler qui n’apparaissent pas au
sujet du baptéme.

Les nombreuses piscines qui existaient a Jérusalem ont probablement été utilisées pour baptiser par
immersion les groupes de personnes comme les 3 000 convertis au jour de la Pentecote (#Ac 2:41). On
sait aussi que les prosélytes du judaisme s’immergeaient sans I’aide de personne, et que I’immersion se
pratiquait trés couramment par 1’Eglise primitive. L’immersion illustre le mieux la mort et la
résurrection avec Christ, comme le décrit #Romains 6.

Baptéme des jeunes enfants. Le baptéme des jeunes enfants, pratiqué par les églises catholiques
romaines, anglicanes, presbytériennes, méthodistes et luthériennes, est soutenu pour plusieurs raisons.




I est relié a la théologie de I’alliance. A I’instar des enfants de la nation d’Israél, qui sont circoncis et
par ce moyen introduits dans la communauté des croyants, les enfants recoivent le baptéme pour la
méme raison : ils sont ainsi intégrés dans la communauté. 1l est relié au salut familial (voir #Ac 16:15,
31, 33, 34; 18:8). Certains comprennent la phrase « lorsqu’elle eut été baptisée, avec sa famille » (#Ac
16:15) comme comprenant le baptéme des enfants {649}.

LES RAISONS DE L’EXISTENCE DE L’EGLISE

On distingue deux grandes raisons de 1’existence de 1’Eglise : lorsqu’elle est rassemblée, elle permet le
ministére dispensé au corps et, lorsqu’elle est dispersée, ¢’est pour atteindre le monde entier {6503. Il est
important de faire cette distinction entre ces deux buts. D’un c6té, I’Eglise se rassemble en un corps de
croyants au sein duquel chacun accomplit un ministére pour autrui ; d’un autre coté, I’Eglise sert a la
diffusion de I’Evangile en faveur des incroyants du monde entier. Ces deux buts doivent rester distincts :
I’Eglise se doit d’exercer son ministére autant en direction des incroyants que des croyants. Chaque
objectif entraine un nombre de fonctions spécifiques.

Rassemblement : ministéres en faveur du corps des croyants

La raison pour laquelle ’Eglise doit se rassembler, ¢’est que cela contribue & sa maturité (#Ep 4:13).
De nombreuses activités sont prévues au sein de 1I’Eglise rassemblée qui vise ce résultat.

Enseignement. Le mot enseignement (du grec didaché) est synonyme de « doctrine ». L’enseignement
est un facteur important d’édification, et il tenait une place prépondérante dans I’Eglise
néotestamentaire. Les membres de I’Eglise primitive se consacraient fidélement {6513 4 I’enseignement
des apOtres (#Ac 2:42). lls enseignaient la doctrine de la résurrection de Christ (#Ac 4:2);
I’enseignement était dispensé en permanence, dés que I’occasion s’en présentait (#Ac 5:21, 25), a tel
point que toute la ville de Jérusalem était saturée de 1’enseignement du Christ et de son ceuvre expiatoire
(#Ac 5:28). Le cceur de leur message était que Jésus était bien le Messie tant attendu (#Ac 5:42; 17:3).
L’enseignement dispensé aux nouveaux croyants contribuait a leur maturité (#Ac 11:26; 15:35).

Quand Paul enseignait, il gardait toujours en téte son objectif : faire du croyant un homme mar en Christ
(#Col 1:28) ; c’est pourquoi I’enseignement ne devait jamais s’arréter et devait se perpétuer de
génération en génération (#2Ti 2:2). Si on négligeait de le faire, ou si le croyant restait fermé a
I’enseignement, ¢’était le signe infaillible d’immaturité spirituelle (#Hé 5:12). Un simple regard dans
une concordance révele I’importance de I’enseignement dans le Nouveau Testament.

Communion fraternelle. Outre I’enseignement, 1’Eglise néotestamentaire avait recours aux autres dons
spirituels pour accomplir son ministére a 1’égard du corps. Cette relation au sein du corps de Christ se
comprend dans I’expression « les uns les autres » (voir #Ro 12:5, 10, 16; 13:8; 14:13, 19; 15:5, 7, 14).

Cela souligne également I’importance de la communion fraternelle lors des rassemblements de 1’Eglise.
Les croyants prenaient part aux souffrances les uns des autres (#Ac 4:23; 5:41), étaient unis les uns aux
autres (#Ac 2:46; 4:31; Ph 2:1-4), étaient en communion dans le ministére (#Ac 4:31), dans la priére
(#Ac 2:14, 42; 4:31; 12:5, 12; 13:3; 16:25), lors de la Céne (#Ac 2:14), ainsi que pendant les agapes
(#Ac 2:46). 1l est intéressant de remarquer que cette communion fraternelle existait au quotidien (#Ac
2:46). Cette communion exigeait aussi de soutenir matériellement la veuve et I’orphelin, de méme que
les indigents appartenant a leur famille (#1Ti 5:8; Ja 1:27).

Adoration. L’adoration fait partie intégrante de la vie de I’Eglise rassemblée. Bien des éléments déja
évoqués sont un reflet de ’adoration (par ex., la Céne). Dés le début, la priere a pris une place




prépondérante dans 1’adoration de 1’assemblée. Lorsque des fréres en Christ se trouvaient dans le besoin,
I’Eglise intercédait (#Ac 12:5, 12). La lecture de I’Ecriture constituait I'un des moments-clés des
rassemblements (#Ac 4:24-26; 1Ti 4:13; 2Ti 3:15-17). Sans doute retrouvait-on ici la facon dont se
déroulaient les offices dans les synagogues, qui accordaient beaucoup d’importance a la lecture et a
I’explication de I’Ecriture {652}. Les chants, en tant qu’expression d’une adoration sincére et enthousiaste
n’étaient jamais négligés (#Ac 16:25; 1Co 14:26; Ep 5:19; Col 3:16).

Dispersion : ministéres en faveur du monde entier

L’Eglise néotestamentaire ne se contentait pas de diffuser I’Evangile a ’intérieur d’un batiment qui
accueillait ses rassemblements, mais avait I’ambition de répandre la Bonne Nouvelle jusqu’aux confins
du monde. Le commandement fondamental de I’évangélisation dans le monde entier se trouve dans
#Matthieu 28:18-20. La mission de 1’Eglise dans le monde est de faire des disciples (des personnes qui
apprennent), de les baptiser et de les introduire dans la communauté des croyants. Le ministére
d’évangélisation n’était pas réservé a quelques heureux élus, mais c’était le travail de tout croyant, méme
du plus humble (#Ac 8:4). Le message central de I’Eglise primitive, ¢’était de proclamer Christ (#Ac
8:5, 12, 35; 9:20; 11:20) ; de plus, elle portait ce message au-dela des frontiéres d’Israél, et faisait fi des
barriéres culturelles jusqu’alors si solidement dressées entre les peuples (#Ac 10:34-43; 11:20; 14:1).
De ce fait, beaucoup de gens se convertissaient (#Ac 2:41; 4:4; 5:14; 6:1; 8:12; 10:48; 11:24; 13:48;
14:1, 21).

La question concernant la nature de I’Evangile a donné lieu a de longues controverses. Cependant, le
Nouveau Testament parle peu de la responsabilité sociale des chrétiens dans le monde. #Galates 6:10
souligne que les croyants doivent se porter assistance et pratiquer « le bien envers tous, et surtout envers
les fréres en la foi ». Le message de Paul dans Actes fait apparaitre que le plus important, ¢’est de croire
gue Jésus est bien le Christ (#Ac 16:31). Ainsi, dans #1Corinthiens 15:1-4, Paul révéle 1’essence de
I’Evangile : la foi en la mort et en la résurrection de Christ.

ESCHATOLOGIE : DOCTRINE DES CHOSES DE LA FIN

L’étude relativement récente des choses de la fin a fréquemment provoqué des divisions parmi les
chrétiens a travers I’Histoire. Des systémes d’interprétation différents (comme le prémillénarisme, le
postmillénarisme et 1’amillénarisme) ont influencé d’autres domaines de la théologie outre
I’eschatologie. Il existe cependant de nombreux points d’accord entre les croyants sur le sujet. Les
chrétiens ont toujours été d’accord entre eux quant a 1’explication de la mort, la présence immédiate du
croyant avec le Seigneur, I’espérance du retour de Christ, la résurrection, le jugement et I’éternité. Voici
maintenant une explication des points d’accord entre chrétiens sur le sujet, suivie d’une présentation des
domaines controverses.

* * *

LE CIEL, L’ENFER, LA RESURRECTION ET LES JUGEMENTS

La mort

La mort est une réalité qui concerne absolument tous les membres de la race humaine (#Hé 9:27). Quand
la Bible évoque la mort, elle fait référence a la mort du corps physique, et non de I’ame. Le corps peut
mourir mais I’ame, le principe de la vie humaine, est éternelle (#Mt 10:28; Lu 12:4, 5). A certaines




occasions, la Bible emploie le mot grec psuche (d&me ou vie) pour décrire la mort (#Jn 12:25; 13:37,
38), mais méme dans ces passages, la mort ne concerne que le corps et non la nature immatérielle de
I’homme. La mort peut donc se définir comme la fin de la vie physique provoquée par la séparation
entre 1’ame et le corps (voir #Ja 2:26) {653}.

Etant donné que le corps a été créé a partir de poussiére, a la mort, le corps retourne a la poussiére (#Ge
3:19). La mort physique est le salaire du péché. Par le péché d’Adam dans le jardin d’Eden, la mort s’est
étendue sur tous les hommes, parce que tous ont péché ; personne n’est exempté (#Ro 5:12). La mort
est le salaire du péché (#Ro 6:23; 1Co 15:56).

La mort, cependant, ne doit pas se comprendre comme 1’annihilation totale. Une fois le corps mort, la
vie continue, celle du croyant comme celle de I’incroyant. #L.uc 16:19-31 trace un portrait de la
continuité de I’existence de Lazare et de I’homme riche aprés leur mort. Lazare, le pauvre mendiant, vit
dans le bonheur éternel, décrit comme étant le « sein d’Abraham » (#Lu 16:22), alors que I’homme
riche connait le tourment perpétuel dans I’Hadés (#Lu 16:23). Pour le croyant, la mort signifie « quitter
ce corps et demeurer auprés du Seigneur » (#2Co 5:8). Paul désirait la mort pour « étre avec Christ »
(#Ph 1:23).

La mort pour les croyants en Christ est source d’espérance, et ce, pour de nombreuses raisons.

La mort est un gain. Paul ne craignait pas la mort. S’il vivait, ¢’était pour vivre dans la communion et
le service pour Christ ; s’il allait mourir, cela lui serait avantageux. Il prononga ces paroles surprenantes :
« La mort m’est un gain » (#Ph 1:21). Aux yeux de Paul, la mort « ne pouvait en aucune maniéere le
séparer de Christ (voir #Ro 8:38, 39) ... La relation avec Christ continue aprés la mort. La vie qui est
en Christ n’est donc pas détruite par la mort ; elle est en fait enrichie et accrue par la mort {e54} ».

Jésus a invalidé la puissance dont Satan disposait grace a la mort. Par sa mort et sa résurrection, Jésus
a détruit la puissance de la mort. Par son incarnation, Jésus a revétu I’humanité, il est mort pour expier
les péchés du monde et il a ainsi vaincu I’adversaire qui avait la puissance de la mort. #Hébreux 2:14
dit : « Il a également participé au sang et a la chair, afin que par la mort il rende impuissant celui qui
avait la puissance de la mort, ¢’est-a-dire le diable. » Le terme traduit par « rendre impuissant » signifie
« rendre inopérant, anéantir, rendre inefficace ou inutile, réduire a I’impuissance comme s’il n’existait
plus {655} ». Ceux qui étaient sous 1’esclavage de la peur de la mort ont été libérés (#Hé 2:15).

Jésus a dit : « Je suis la résurrection et la vie ; celui qui croit en moi vivra, méme s’il meurt, et quiconque
vit et croit en moi ne mourra jamais » (#Jn 11:25, 26). Cela semble contradictoire ; cependant, Jéesus
fait ici référence a la distinction entre la partie physique et immatérielle de I’homme. La premicre
déclaration reconnait la mort du corps physique, qui va effectivement au tombeau. Mais la deuxiéme
déclaration évoque la nature spirituelle de ’homme, son 4me et son esprit. Ceux-ci ne mourront jamais.
Ceux qui croient que Jésus-Christ a porté leur péché ne mourront jamais spirituellement. Le corps s’en
va dans la terre, et attend la résurrection, mais 1’ame et I’esprit - ’essence véritable de la personne - s’en
vont aupres du Pere dans le ciel. Jésus déclare ceci dans les termes les plus forts, en utilisant la double
négation dans le texte grec : « Quiconque Vit et croit en moi ne mourra jamais - en aucune fagon ou m »
(traduction de I’auteur). Salomon aussi reconnaissait la pérennité de la personne par son esprit : « avant
que la poussiére retourne a la terre comme elle y était, et que 1’esprit retourne a Dieu qui I’a donné »
(#EcC 12:7).

Jésus a vaincu la mort. Par sa mort et sa résurrection, Christ a vraiment conquis la mort (#1Co 15:25,
26). L’Ecriture dit que la mort sera abolie, ce qui signifie que le Seigneur mettra un terme a I’existence
de la mort {es6}. Elle n’existera plus. Par la victoire de Christ, les croyants deviennent immortels (#1Co
15:53). Cette Vérité sera consommée quand les croyants recevront leur corps glorieux. Alors
s’accomplira la prophétie d’Esaie : « 1l engloutit la mort pour toujours » (#Esa 25:8 ; voir #1Co 15:54).
La mort avait du pouvoir a cause du péché, mais Christ a vaincu le péché et donc, par cette victoire, il a
aussi vaincu la mort. C’est pourquoi Paul s’exclame : « O mort, ol est ta victoire ? O mort, ol est ton
aiguillon ? » (#1Co 15:55). Cette vérité apporte au croyant victoire et persévérance (#1Co 15:57, 58).




Notre tente est détruite. Cette image de la mort dans les Ecritures évoque une tente qui s’effondre. Paul
dit : « Nous savons en effet, que si cette tente ol nous habitons sur la terre est détruite, nous avons dans
le ciel un édifice qui est 'ouvrage de Dieu, une demeure éternelle qui n’a pas été faite de main
d’homme » (#2Co 5:1). L’image d’une tente suggére « Ce qui est temporaire et précaire ; c’est une image
courante pour parler de la vie terrestre et des limites du corps physique {es73 ». Quand nous quitterons
cette terre pour aller au ciel, nous laisserons derriére nous notre demeure temporaire et nous recevrons
notre demeure éternelle, « un édifice qui est I’ouvrage de Dieu, une demeure éternelle qui n’a pas été
faite de main d’homme ».

Nous levons ’ancre. Une autre image évoquant la mort parle de lever ’ancre d’un navire. Paul avait
des sentiments mélangeés ; d’un coté, il sentait qu’il était nécessaire qu’il reste et serve les Philippiens
(#Ph 1:24) ; mais dans son for intérieur, il sentait une émotion profonde, « le désir de m’en aller et d’étre
avec Christ, ce qui de beaucoup, est le meilleur » (#Ph 1:23). Partir (analuo) signifie « défaire,
relacher ». On en parle pour évoquer un navire qui largue les amarres {es8}. Cela signifie lever 1’ancre
pour s’élancer vers une nouvelle destination. A la mort, le croyant 1éve 1’ancre et s’en va vers une
destination meilleure - le ciel.

Christ nous accueille. Lorsque le sanhédrin a fait lapider Etienne, ce dernier « fixa les regards vers le
ciel et vit la gloire de Dieu et Jésus debout a la droite de Dieu » (#Ac 7:55). Jésus est assis a la droite du
Pere dans le ciel (#Hé 1:3). Mais lorsqu’un croyant meurt, Jésus se 1éve de son trone et il accueille son
serviteur au paradis !

Les croyants seront avec Christ. Jésus a promis au larron crucifié a coté de lui : « Je te le dis en Vérité,
aujourd’hui tu seras avec moi dans le paradis » (#Lu 23:43). Ces paroles de Jésus sont fortes. Le mot
« aujourd’hui » est placé en position emphatique dans le texte grec. Aujourd hui ... ce jour méme, le
larron repenti connaitrait la félicité céleste. Son corps entrerait au tombeau, mais spirituellement, dans
I’essence de sa personne, il entrerait au paradis.

« Avec moi » est une merveilleuse expression car elle souligne la réalité de la communion avec Christ.
Celui qui avait passé sa vie avec les voleurs et les bandits allait maintenant vivre dans une communion
éternelle avec le Sauveur lui-méme. #Apocalypse 21:3 reproduit le méme tableau. La méme préposition
(meta), traduite par « avec », se retrouve dans #Apocalypse 21:3 : « Voici le tabernacle de Dieu avec
les hommes ! Il habitera avec eux, et ils seront son peuple, et Dieu lui-méme sera avec eux. » Dieu lui-
méme sera pour toujours dans une éternelle communion avec son peuple.

Le ciel

Tous les théologiens chrétiens orthodoxes sont d’accord sur la réalité de deux destinées éternelles
différentes, réservées aux anges et aux hommes : le ciel et I’enfer.

Le mot ciel dans 1’Ancien Testament (en hébreu shamayim) signifie « haut, élevé {es9} », alors que le
grec du Nouveau Testament ouranos veut simplement dire « ciel » et il provient probablement d’une
racine qui signifie « couvrir » ou « englober {se0} ». Bref, le mot signifie « ce qui se trouve en haut {e61} ».

Le mot ciel a trois sens différents dans la Bible {662}.

Le ciel atmosphérique. Le ciel peut servir & décrire la troposphére - I’espace entourant la terre et
s’étendant a une hauteur d’environ 10 km. C’est du ciel atmosphérique que la terre regoit la rosée (#De
33:13), le givre (#Job 38:29), la pluie et la neige (#Esa 55:10), le vent (#Job 26:13), et le tonnerre (#1S
2:10). Les nuages sont dans le ciel atmosphérique (#Ps 147:8), et les oiseaux le parcourent (#Ge 1:20).
Etant donné que ces éléments indispensables a la vie sur terre - rosée, pluie, neige, vent - viennent du
« ciel », ils servent & nous rappeler que ce sont des libéralités consenties par Dieu {63} (Voir #Mt 5:45).




Le ciel céleste. Ciel s’emploie également pour décrire les régions célestes - ou se trouvent le Soleil, la
Lune, les étoiles et les planétes. Dieu créa I’univers (#Ge 1:1; Ps 33:6), et il a placé ces luminaires dans
le ciel (#Ge 1:14).

L’habitation de Dieu. C’est probablement ce a quoi Paul faisait référence lorsqu’il parla du « troisieme
ciel » (#2Co 12:2). Jean (#Ap 4:1) fut enlevé au ciel ou Dieu habite. C’est le lieu spécifique ou Dieu
habite, comme le Seigneur Jésus I’indique dans I’introduction de son modéle de priére : « Notre Pére
qui es aux cieux » (#Mt 6:9). Dieu siége sur un tréne dans le ciel (#Ps 2:4; Esa 66:1) ; c’est de la qu’il
prononce ses jugements (#Ge 19:24; Jos 10:11) ; mais les bénédictions divines viennent aussi du ciel
(#Ex 16:4). Du haut du ciel, Dieu regarde son peuple (#De 26:15) ; c’est de 1a qu’il entend les pricres
(#Ps 20:6) ; il vient du ciel (#Ps 144:5). C’est également au ciel que les plans souverains de Dieu ont
été établis (#Ps 119:89).

La Bible parle des habitants du ciel. Dans 1’Ancien Testament, le croyant attendait impatiemment le
régne a venir du Messie. Pour les Juifs, il n’y avait que deux ages, le présent et « 1’age a venir » - ce
dernier étant celui du régne du Messie sur terre. Les prophétes avaient beaucoup a dire au sujet du régne
a venir du Messie (voir #Esa 9:6, 7; 11:1-16; 25:1-27:13). Bien qu’on ne puisse pas trouver grand-
chose au sujet du ciel dans 1’ Ancien Testament, les saints de 1’Ecriture sont décrits comme partant au
ciel le jour de leur mort. Voici une expression récurrente : « Et il fut recueilli auprés de son peuple »
(voir #Ge 25:8), ce qui suggere I’immortalité {e64}. Dans I’ Ancien Testament, les croyants n’attendaient
pas I’ascension de Jésus pour entrer dans la présence de Dieu. C’est ce qu’on voit dans #Matthieu 17:1-
8, attendu que Moise et Elie arrivaient de la présence de Dieu lors de la transfiguration de Christ. Pendant
I’ére de 1’Eglise, les croyants qui meurent entrent immédiatement en présence de Dieu au ciel (#Lu
23:43; 2C0 5:8; Ph 1:23; 1Th 4:14).

Le paradis. Le ciel est aussi appelé « paradis » (#2Co 12:4). |l est décrit comme un jardin, évoquant a
Iorigine les parcs du roi de Perse {s65}. Il représente également le jardin d’Eden, création de Dieu (#Ge
2:8-10). Le langage pittoresque employé révéle la beauté sans égale de ce jardin d’Eden. Ezéchiel
envisage le jour futur ou la terre sera restaurée dans la perfection du jardin d’Eden avant la chute (#Ez
36:35), comme le fait aussi Esaie (#Esa 51:3).

Le ciel intermédiaire. La promesse faite par Jésus au larron repentant sur la croix, « En vérité je te le
dis, aujourd’hui méme tu seras avec moi au paradis » (#Lu 23:43), révéle aussi le lieu de résidence des
croyants avant qu’ils regoivent leur corps ressuscité et glorieux et qu’ils vivent dans les nouveaux cieux
et la nouvelle terre. On parle parfois de ce lieu comme du ciel intermédiaire (a la différence de I’état
éternel, que sont les nouveaux cieux et la nouvelle terre) {e66}.

Méme si les croyants ne regoivent pas leur corps glorieux avant I’enlévement, il est clair que les croyants
posséderont quand méme un corps dans le ciel intermédiaire. A la transfiguration, Moise et Elie sont
apparus avec Christ aux apotres (#Mt 17:3, 4). Etant donné qu’ils ont été reconnus comme étant les
prophétes en question, il est évident qu’ils étaient revétus d’une forme corporelle. Ils sont apparus avec
un corps. De méme, dans le récit de Lazare et de I’homme riche (#Lu 16:19-31), Lazare est présenté
comme étant couché a table, dans le style d’un banquet, a c6té d’Abraham ; ceci indique qu’il avait une
forme physique (#Lu 16:23). Apres le martyre des croyants pendant la grande Tribulation, ils se
souviennent de ce qui leur est arrivé et ils recoivent des robes (#Ap 6:11), indiquant que dans le ciel
intermédiaire, il existe une continuité entre ce que chaque personne était sur terre et ce qu’elle est dans
le ciel intermédiaire.

De nouveaux cieux et une nouvelle terre. Les nouveaux cieux et la nouvelle terre sont la destinée finale
des croyants. Jean a vu les nouveaux cieux et la nouvelle terre descendre du ciel d’aupres de Dieu (#Ap
21:1). Puisque le livre de I’ Apocalypse se présente en ordre chronologique - la grande Tribulation (chap.
#Ap 6:1-19:@), la seconde venue de Christ (#Ap 19:11-21), le millénium (#Ap 20:1-6), le jugement
du grand trone blanc a la fin du millénium (#Ap 20:11-15), I’état éternel (chap. #Ap 21:1-
22:@) - certains en ont conclu qu’il n’existe aucun rapport entre le millénium et 1’état éternel,
particulierement du fait qu’ils voient la terre étre détruite a la fin du millénium.




Une question clé demeure : existe-t-il une continuité entre le millénium et 1’état éternel ? Oui, et nous
en avons une évidence solide. Il existe de hombreux rapports entre #Apocalypse 21:1-22:@ (I’état
éternel) et des passages de I’ Ancien Testament qui sont normalement associés seulement au millénium.
Jean voit « un nouveau ciel et une nouvelle terre » (#Ap 21:1), passage qui, dans la chronologie de
I’ Apocalypse, décrit I’état éternel. Or, Esaie fait référence lui aussi aux « nouveaux cieux et a la nouvelle
terre » (#Esa 65:17) et il évoque pourtant la construction de maisons, la plantation de vignes, le loup
paissant a c6té de ’agneau, de méme que le lion mangeant de la paille comme un beeuf (#Esa 65:21-
25) {667}. La description de la riviére sortant du tréne et de I’arbre de vie portant douze sortes de fruits
(#Ap 22:1, 2) correspond a la description d’Ezéchiel (#Ez 47:1, 12), un passage habituellement associé
au millénium.

De nombreux liens existent entre les passages donnant des détails sur 1’éternité dans #Apocalypse 21:1-
22:@ et des passages de 1’Ancien Testament qui sont normalement restreints au millénium. L’ Ancien
Testament promettait que le royaume serait éternel (#Esa 9:7; 55:13; 59:21). Les mots « sans fin » et
« pour toujours » ne peuvent se limiter aux mille ans. Le royaume est éternel. Dieu a révélé a Daniel que
son royaume « ne sera jamais détruit ... il subsistera éternellement » (#Da 2:44). Le contexte de la
succession des royaumes exige I’existence d’un royaume terrestre ; on ne peut pas en faire une allégorie
d’un royaume céleste. Il a été révélé a Daniel dans une vison que le royaume serait une « domination
éternelle » et que son régne « ne sera jamais détruit » (#Da 7:14). Jean anticipa lui aussi le royaume de
Christ dans lequel « il régnera aux siécles des siecles » (#Ap 11:15). Le royaume que Christ établira
sera permanent, éternel et terrestre. On ne peut le limiter a mille ans seulement. Ceci nécessite une
continuité entre le millénium et la nouvelle terre pour 1’éternité. Erwin Lutzer a fait la remarque
suivante : « Il est raisonnable de présumer qu’il existe une continuité entre le royaume terrestre et le
royaume des cieux éternel {ses}. »

La restauration de la terre. Pierre a prophétis¢ qu’il se produirait un événement cataclysmique sur la
terre actuelle (#2P 3:10). A quoi Pierre faisait-il allusion ? Parlait-il de la destruction totale de cette
terre ?

Quand Dieu a créé la terre, il I’a créée pour ’humanité entiere. L’homme avait re¢u pour mission de
régner sur la terre, dans un milieu parfait {669}. Lorsque Dieu a terminé sa création, il 1’a qualifiée de
« trés bonne » (#Ge 1:31). Dieu n’a pas créé la terre trés bonne pour simplement donner & Satan
I’occasion de conduire I’humanité dans la rébellion contre Dieu, forgant ainsi Dieu a détruire le monde.
Si tel était le cas, Satan pourrait a juste titre se targuer d’avoir remporté la victoire.

« On a du mal a imaginer que Dieu anéantisse sa création originelle, car il donnerait ainsi I’impression
que le diable a eu le dernier mot, puisqu’il aurait réussi a pousser Dieu a anéantir sa création originelle
qualifiée de tres bonne par Dieu lui-méme (#Ge 1:31) {670}. »

Grudem conclut que « #2Pierre 3:10 ne fait pas référence a la destruction de la terre mais a la
purification des choses qui sont a la surface de la terre (c’est-a-dire une grande partie du sol et de tout
ce qui se trouve sur le sol {6713) ». « La nouvelle terre pourra alors émerger, a la suite de ce baptéme de
feu élémentaire et judiciaire. Elle sera alors pure, belle et sainte. Toute tache de péché et toute trace du
mal auront été effacées. La condition de la terre telle qu’elle était selon #Geneése 1:1 sera restaurée - avec
un "A+" {6723. » D’autres tirent une conclusion similaire {673}. #Hébreux 1:12 décrit cet événement :
« La terre et les cieux seront changés » (allagsontai). C’est ce méme terme « changés » qui décrit la
glorification du croyant dans #1Corinthiens 15:51 : « Tous, nous serons changés. » Le corps du croyant
sera changé en un corps glorieux mais ce nouveau corps conservera une continuité avec 1’ancien corps,
la personnalité et la voix. La vieille terre sera rénovée mais non détruite ; il y aura une continuité entre
la vieille terre et la nouvelle terre éternelle.

Les Ecritures anticipent la rénovation et la restauration glorieuses de cette terre qui deviendra une
nouvelle terre (#Esa 51:3; Ez 36:35). La création attend elle aussi la restauration de la création déchue :
« Aussi la création attend-elle avec un ardent désir la révélation des fils de Dieu » (#Ro 8:19). A cause




de la chute, « la création tout entiére soupire et souffre les douleurs de I’enfantement » en attendant le
jour du renouvellement dans le royaume de Christ sur la nouvelle terre (#Ro 8:20-22).

Une nouvelle terre qui fait partie du ciel. Les nouveaux cieux et la nouvelle terre sont fréquemment
évoqués ensemble (#Esa 65:17; 66:22; 2P 3:13; Ap 21:1). Puisque Dieu habite avec I’humanité
rachetée sur la nouvelle terre, et puisque le ciel est la maison de Dieu, on peut en conclure que la nouvelle
terre fait partie intégrante du ciel. Le ciel descend sur la nouvelle terre (#Ap 21:2, 3). Le dessein original
de Dieu était de jouir de la communion avec I’humanité sur une terre immaculée ; ce dessein original
sera réalisé lorsque le ciel descendra sur la nouvelle terre. « La nouvelle terre sera le ciel des
chrétiens ... A la suite de la résurrection des corps, les croyants viendront régner avec Christ pendant
le millénium. Apres ces mille ans, nous vivrons pour 1’éternité sur la nouvelle terre {674} ».

Nous pouvons donc conclure que les références dans 1’ Ancien Testament qui évoquent le royaume de
Christ ne devraient pas étre limitées au millénium. Le régne de Christ sera éternel sur la nouvelle terre
rénovée, laquelle deviendra le ciel du croyant. « Lorsque nous lisons les passages sur le royaume
terrestre a venir, nous présumons qu’ils ne parlent pas du ciel. Mais puisque Dieu habitera avec son
peuple sur cette nouvelle terre, ces passages de I’Ecriture font effectivement référence au ciel {675}. »

L’environnement de la nouvelle terre. Lorsque Adam a péché, la terre a été maudite, ce qui a affecté
toute la nature (#Ge 3:17-19) ; mais la nouvelle terre sera restaurée dans une perfection immaculée ;
toute la nature sera restaurée. L’ Arbre de la Vie sera sur la nouvelle terre et il sera accessible pour que
tous en consomment les fruits, afin de rappeler constamment que les habitants de la nouvelle terre sont
destinés a la vie éternelle (#Ap 22:2, 14). Le désert est dépeint comme se réjouissant du régne éternel
du Messie et comme s’épanouissant en chantant les louanges de Jésus Christ le Roi (#Esa 35:1, 2). Le
désert ne sera plus ; I’eau coulera en abondance sur la nouvelle terre (#Esa 35:6, 7). « La transformation
du désert en une terre débordante d’eau n’est pas une simple allégorie poétique ; car a la fin des temps,
aux jours de la rédemption, la nature elle-méme partagera réellement la doxa gloire qui procédera de la
manifestation de Dieu envers ses rachetés {676}. »

Un fleuve d’eau de la vie coulera du trone de Dieu et de 1’Agneau, avec I’ Arbre de la Vie sur chacune
de ses rives, et il portera douze sortes de fruits (#Ap 22:1, 2 ; voir #Ez 47:1, 2). Les collines seront
couvertes de vignes abondantes ; les cultures produiront beaucoup de fruits (#Esa 30:23; 32:20; 65:21;
Joe 3:18).

Les agriculteurs et leur bétail jouiront de vastes paturages (#Esa 30:23). Méme les animaux jouiront de
I’abondance de fourrage sur la nouvelle terre (#Esa 30:24), et ils auront beaucoup de place pour se
promener (#Esa 32:20). Le monde animal sera docile et paisible pendant le millénium et sur la nouvelle
terre. Aucun ne sera la proie de I’autre ; aucun ne sera carnivore (#Esa 11:6, 7; 65:25).

Les activités sur la nouvelle terre. Ceux qui auront été fideles dans leur service a Christ sur terre le
serviront aussi dans le royaume, la nouvelle terre (#Mt 24:45, 46; 25:14, 19, 23). De plus, « il y aura au
ciel un certain nombre d’activités qui feront suite a notre travail pour Christ ici sur terre {677} ». Les
croyants seront occupés a juger et a régner, autant pendant le millénium que dans 1’éternité sur la
nouvelle terre (#Ro 5:17; 1Co 6:2, 3; Ap 22:5). Ceux qui auront souffert et persévéré pour Christ
régneront avec lui (#2Ti 2:12) ; ceux qui auront quitté leur famille et qui auront tout sacrifié pour suivre
Christ, recevront une plus grande récompense (#Mt 19:27-30; Lu 22:29, 30). Les croyants recevront
I’autorité sur des villes (#Lu 19:11-19). Le mandat original de I’homme qui consistait a régner sur terre
(#Ge 1:28), et qu’il a perdu a cause du péché, sera finalement accompli pendant le millénium et sur la
nouvelle terre et ce, éternellement (#Ps 8:6-8). Les croyants ont recu la promesse « qu’ils régneront pour
I’éternité » (#Ap 22:5).

En quoi consistera le service au ciel ? Plusieurs pensent qu’il y aura une continuité entre notre service
sur cette terre et notre service sur la nouvelle terre. Wilbur Smith fait la remarque suivante : « Dans le
ciel, nous aurons |’occasion de finir nombre de tiches utiles que nous avions révé d’accomplir sur la
terre, mais que ni le temps ni la force, et ni les aptitudes ne nous avaient permis de réaliser {67s}. » Erwin

j



Lutzer fait des commentaires similaires : « Il se peut trés bien que notre fidélité sur la terre (ou notre
infidélité) ait des répercussions dans 1’éternité {679}. »

Les martyrs de la Tribulation sont dépeints dans le ciel intermédiaire comme étant « devant le tréne de
Dieu et le servant nuit et jour dans son temple » (#Ap 7:15). Dans ce passage, « servir » a le sens
d’adorer {680}. Nous trouvons ce mot avec un sens similaire dans #Apocalypse 22:3, ou nous lisons que
« ses serviteurs le serviront » dans le ciel. Dans d’autres passages, le terme a le sens de louange et de
priére, et cela « inclura toutes les formes d’adoration divine {681} ». Les rachetés serviront le Seigneur de
plusieurs manieres différentes dans la gloire, mais toutes comporteront une part d’adoration, de louange
et de reconnaissance.

Sur terre, les activités seront variées - peut-étre méme similaires a celles de Noé et de ses fils le jour ou
ils sont descendus de 1’arche sur une terre purifiée. Il faudra construire des demeures (#Esa 65:21), ou
il fera bon vivre en paix (#Esa 32:18) ; cultiver la terre (#Esa 30:23; 32:20), cultiver les vergers (#Esa
65:21), et bien d’autres activités sans doute. Randy Alcorn conclut : « Nous formerons sur terre une
immense communauté. Les dons, les compétences, les passions et les taches attribués a chacun de nous
par Dieu serviront non seulement a sa gloire et a notre bien, mais aussi au bien de la communauté tout
entiére. Dieu se réjouira de nous voir prospérer ensemble, d’une fagon interdépendante, dans la culture
continuellement créative de la nouvelle terre {6s2}. »

Les relations avec les autres sur la nouvelle terre. Lorsque des croyants de 1’Ancien Testament
mouraient, on disait : « Et il fut recueilli auprés de son peuple » (#Ge 25:8; 35:29; 49:33), ce qui
évoquait la réunion avec les membres de la famille des croyants dans le ciel. Lorsque le fils de David
est mort, son pére s’est lamenté ainsi : « J’irai vers lui mais il ne reviendra pas vers moi » (#2S 12:23).
David reconnaissait ainsi qu’il serait réuni avec son fils dans le ciel. L’apotre Paul a réconforté les
Thessaloniciens qui étaient dans le deuil en leur rappelant que « les morts en Christ se léveront les
premiers. Ensuite, nous les vivants qui seront restés, nous serons tous ensemble enlevés avec eux sur les
nuées, a la rencontre du Seigneur dans les airs, et nous serons toujours avec le Seigneur » (#1Th 4:16,
17). A la résurrection, les croyants vivants seront réunis avec les croyants décédés pour jouir de la
réunion et de la communion avec eux pour I’éternité.

La connaissance se perpétuera dans 1’éternité du ciel. Pierre, Jacques et Jean ont reconnu Moise et Elie
sur la montagne de la transfiguration (#Mt 17:3), ce qui suggére la reconnaissance et la continuité avec
le passé. De méme, dans I’histoire de ’homme riche et de Lazare, ’homme riche dans I’Hadés se
souvenait de détails considérables de sa vie sur terre (#Lu 16:27, 28). Si ceux qui sont en enfer possedent
cette connaissance et ces souvenirs, c’est certainement vrai aussi pour ceux qui sont au ciel. Les
membres des familles et les amis croyants se souviendront les uns des autres. De plus, cette connaissance
sera plus complete (#1Co 13:12). Les membres des familles et les amis mangeront ensemble et ils seront
en communion (#Mt 8:11; Lu 13:29; Esa 25:6). Tout cela indique la nécessité d’une continuité de la
personnalité et de ’identité des croyants, comme Jésus 1’avait promis a ses disciples : « Je ne boirai plus
désormais de ce fruit de la vigne, jusqu’au jour ot j’en boirai du nouveau avec vous dans le royaume de
mon Peére » (#Mt 26:29, italiques pour souligner). Il leur rappelait ainsi qu’ils conserveraient leur
identité. 1l existera une continuité avec leur vie terrestre - ils seront en mesure de se reconnaitre au ciel.
Quand Jésus a promis : « Plusieurs viendront de 1’orient et de ’occident, et seront a table avec Abraham,
Isaac et Jacob dans le royaume des cieux » (#Mt 8:11), il leur rappelait également qu’il se produirait
une grande réunion de famille au ciel. Cela implique aussi que les croyants conserveront leur distinction
raciale {e83}. (Voir #Esa 2:2, 3; 9:1, 2; 60:3; 66:18, 22, 23; Za 2:11; Mi 4:1,2.)

Les relations avec Dieu sur la nouvelle terre. Dans 1’Ancien Testament, les gens ne pouvaient pas
s’approcher de Dieu (#Ex 19:16, 21) ni le voir (#Ex 33:20), mais sur la nouvelle terre, les croyants ont
regu la promesse qu’ils pourront voir Dieu (#Mt 5:8). lIs le verront quand ils auront revétu leur corps
glorieux (#Ap 22:4) et ils seront comme lui (#1Jn 3:2). Les rachetés jouiront d’une communion sans
précédent avec Dieu e84} (#Ap 21:3). Tout comme Jésus avait une relation intime avec ses disciples sur
la terre, les croyants auront une communion et un partenariat intimes avec le Seigneur lui-méme. Les
peines connues sur la terre disparaitront dans le ciel ; et chaque larme sera essuyée {ess}.

j



La nouvelle Jérusalem. Un sujet d’une importance considérable dans le débat sur le ciel est la nouvelle
Jérusalem d’#Apocalypse 21:1-22:@. Bien que certains suggérent que ce passage fait référence au
millénium, il doit étre considéré comme 1’état d’éternité évoqué par la chronologie d’#Apocalypse 20.

Dans #Apocalypse 21, la résidence éternelle des croyants est décrite comme « un nouveau ciel et une
nouvelle terre » (#Ap 21:1). L’ancien ciel et I’ancienne terre sont rénovés par le feu (#2P 3:10) parce
qu’ils ont été le lieu de la rébellion des hommes et des anges contre Dieu. Les croyants rachetés de tous
les &ges vivront dans la nouvelle Jérusalem. Bien que la nouvelle Jérusalem soit aussi le lieu ou Christ
est allé nous préparer une place (#Jn 14:2), c’est aussi le ciel de I’éternité.

Les Gentils rachetés viendront dans la nouvelle Jérusalem pour adorer (#Esa 19:21, 23; 27:13; Za
14:16), et Israél adorera le Seigneur (#Esa 58:1-14). Les Gentils viendront voir la gloire du Seigneur et
la proclameront dans le monde entier (#Esa 66:18, 19). La gloire de Dieu émanera de Jérusalem, et elle
couvrira la terre (#Za 2:5). L’adoration du Seigneur continuera pour toute 1’éternité dans les nouveaux
cieux et la nouvelle terre (#Esa 66:22, 23). La nouvelle Jérusalem reflétera la gloire de Dieu (#Ap
21:11) ; le soleil et la lune ne seront plus nécessaires car la gloire de Dieu illuminera toute la terre (#Ap
21:23). Les croyants baigneront dans cette lumiere et ils « régneront pour I’éternité » (#Ap 22:5).

La beauté de la nouvelle Jérusalem. Elle brille (#Ap 21:9-11). Le ciel refléte la gloire éclatante de Dieu
du fait qu’il y est présent. La gloire de la nouvelle Jérusalem (#Ap 21:11) évoque la gloire shekinah de
Dieu qui illumine la ville. La gloire « évogue le rayonnement de lumiére qui vient de la présence et de
la gloire de Dieu {es6}. »

Ses murs et ses portes (#Ap 21:12, 13). La haute muraille qui entoure la ville suggere la sécurité.

Ses fondements de pierres (#Ap 21:14). Les fondations sont des pierres portant les noms des apotres,
ce qui suggere que ’Eglise se trouve aussi intégrée a la nouvelle Jérusalem.

Ses dimensions (#Ap 21:15-18). La nouvelle Jérusalem a une longueur, une largeur et une hauteur de
2 414 km, et ressemble peut-&tre a un cdne, ou a une pyramide, au sommet de laquelle repose le tréne
de Dieu.

Ses décorations (#Ap 21:19-21). Elle est ornée de pierres précieuses éclatantes, qui contribuent a la
gloire lumineuse de la shekinah de Dieu.

Son accessibilité (#Ap 21:22). On n’a désormais plus besoin d’un ministére de médiation entre Dieu
et les hommes, car chacun d’eux jouit de la présence immédiate de Dieu.

Sa lumiere (#Ap 21:23). La ville est illuminée par la gloire shekinah, et elle n’a donc plus besoin des
luminaires célestes.

Son but (#Ap 21:24-26). Le but ultime de la résidence éternelle des croyants est de rendre gloire a
leur Seigneur, lui qui a pourvu a leur rédemption.

L’enfer
Plusieurs mots différents en hébreu et en grec sont employés pour décrire le chatiment éternel.

Shéol. Dans I’ Ancien Testament, ce mot apparait 65 fois, et se traduit par des mots tels « séjour des
morts », « sépulcre » et « shéol ». Le terme shéol apparait dans certaines versions dont Darby et
Jérusalem, mais non dans la version Segond. La version Segond de 1910 rend trois fois le mot hébreu
shéol par « sépulcre ». Cependant, le mot shéol est généralement traduit par « séjour des morts » dans
la version Segond NEG. L’étude des occurrences du mot shéol révele ses différentes significations. Il
peut se référer au tombeau (#Job 17:13; Ps 16:10; Esa 38:10), ou le lieu ou reposent les morts - la ou

E



bons et méchants se retrouvent a leur mort (#Ge 37:35; 42:38; 44:29, 31; No 16:33; Job 14:13; Ps
55:15; Pr 9:18). Les croyants seront tirés du shéol (#Ps 16:9-11; 18:5; 49:15). Les méchants vont au
shéol a leur mort (#Job 21:13; 24:19; Ps 9:17; 31:17; 49:14; 55:15).

Ce qui intéresse 1’ Ancien Testament au premier chef semble étre I’endroit ou va le corps des gens, plut6t
que le lieu ou se rend leur 4me. D’autres termes sont employés trés souvent dans 1’Ecriture pour mettre
I’accent sur ce point. Le terme tombeau (en hébreu geber) apparait 71 fois pour décrire le tombeau, la
fosse (en hébreu bor), et la terre en dessous (en hébreu erets tahtit). Tous ces mots indiquent ou va le
corps apres la mort {e87}. C’est ainsi que 1’Ancien Testament « présente une tombe palestinienne
caractéristique, sombre, poussiéreuse, parsemée d’ossements en désordre et ou "la langue, percluse de
bégaiements et de défauts reste enfin silencieuse". L’ame de tous les hommes ne va pas au méme endroit.
Par contre tous nous allons au tombeau. Quant a la destinée de I’ame de chacun pendant I’état
intermédiaire, soit pendant 1’attente du jugement du feu éternel, on ne trouve pas grand-chose dans
I’ Ancien Testament {688} ».

Hadés. Dans le Nouveau Testament, le terme utilisé pour décrire la vie aprés la mort est celui de Hadeés,
équivalent grec du terme hébreu shéol. Dans la septante (traduction grecque de I’ Ancien Testament) le
mot shéol est presque toujours rendu par Hadés. Hades, a 1’origine, était un nom propre, le nom du dieu
du monde souterrain auquel les morts étaient soumis {689}.

Dans la période intertestamentaire se développa une théorie a deux compartiments (probablement a
cause d’une influence zoroastrienne de Perse {690}), qui enseignait que le shéol et I’Hadés possédaient
deux compartiments, un lieu de félicité pour les justes et un autre destiné aux tourments des méchants.
Les justes attendaient la résurrection de Christ qui viendrait les libérer de I’Had¢s pour les faire entrer
en présence de Dieu. Cette vision se fondait sur #Ephésiens 4:9, 10; 1Pierre 3:19. Il est cependant
douteux que ce soit I’enseignement de ces passages {6913. De plus, I’apparition de Moise et d’Elie lors
de la transfiguration de Jésus suggére qu’ils se trouvaient déja dans la présence de Dieu (#Mt 17:3), et
non dans une sorte de Hades intermédiaire.

Ce mot Hadés s’emploie probablement de deux fagons différentes. Il sert a désigner un lieu s’il fait
référence au chatiment et simplement /’ézat de mort, ol tous doivent se rendre lorsque la vie arrive a son
terme {6923. Parmi les dix fois {693} o Hadés apparait dans le Nouveau Testament, il prend trois fois le
sens d’un lieu de chatiment (#Mt 11:23; Lu 10:15; 16:23) et sept fois a celui de mort, ou entrent
croyants comme incroyants (#Mt 16:18; Ac 2:27, 31; Ap 1:18; 6:8; 20:13, 14).

Géhenne. Ce terme apparait douze fois dans le Nouveau Testament, pour désigner le chatiment éternel
et provient du mot hébreu ge hinnom, faisant référence a la vallée de Hinnom, qui passe au sud et a I’est
de Jérusalem. L’adoration de Moloch par laquelle des enfants étaient sacrifiés par le feu était aussi
pratiquée dans la vallée de Hinnom (#2R 16:3; 17:7; 21:6). Jérémie annonca que cette vallée serait le
lieu ou Dieu rendrait son jugement (#Jér 7:32; 19:6). Cette vallée est également devenue le lieu de
crémation des ordures et du corps des animaux comme des criminels. Par conséquent, la géhenne devint
synonyme de chatiment éternel, du feu de 1’enfer. Elle fait référence au chatiment qui tombe lors du
jugement dernier, chatiment qui dure éternellement, et non une simple annihilation (#Mt 23:15, 33;
25:41, 46).

Tartare. Ce terme ne se trouve qu’en #2Pierre 2:4. Tartare est « le nom, dans la mythologie grecque,
de I’abime souterrain dans lequel les dieux rebelles et autres créatures du méme acabit comme les titans
par exemple recevaient leur chatiment. Le mot fut cependant repris par le judaisme helléniste et utilisé
dans le livre d’Hénoc (Hénoc 20.2) en rapport avec les anges déchus {694} ».

Abysse. L’abysse (du grec abussos), signifiant « sans fond » et traduit par la « fosse » ou « I’abysse »,
est la prison des démons (#Lu 8:31; Ap 9:1, 2, 11). Satan régne sur les démons dans 1’abysse (#Ap
9:11) et il les fait déferler sur terre pendant la grande tribulation (#Ap 9:1). A la seconde venue de
Christ, Satan sera lié et confiné a 1’abysse pendant mille ans (#Ap 20:1-3).

E



Autres termes. On trouve encore d’autres termes tels que « le feu qui ne s’éteint jamais » (#Mt 3:12;
Mr 9:43, 48), « fournaise de feu » (#Mt 13:42, 50), « les ténebres extérieures » (#Mt 8:12; 22:13;
25:30), « le feu éternel » (#Mt 25:41), « I’étang de feu et de soufre » (#Ap 21:8), et « I’étang de feu »
(#Ap 19:20; 20:10, 14, 15) sont encore d’autres mots décrivant le chatiment éternel. Les incroyants
seront jetés dans 1’étang de feu au jugement du grand trone blanc (#Ap 20:11-15) et ils souffriront le
tourment pour I’éternité.

Doctrine de ’enfer

Les vingt siecles de la foi chrétienne ont toujours révélé des points de vue peu orthodoxes quant au
chatiment éternel ; et dans ces derniers temps, il semble qu’il se soit produit un changement vers une
vision plus allégée de I’enfer. Clark Pinnock a dit : « Comment les chrétiens peuvent-ils présenter une
divinité d’une telle cruauté et d’une telle vengeance qu’elle soit capable d’infliger des tortures éternelles
a ses propres créatures, peu importe combien coupables elles ont pu étre ? Je pense qu’un Dieu capable
d’agir de la sorte ressemble plus a Satan qu’a Dieu, du moins selon les valeurs morales fondamentales
et d’aprés I’Evangile lui-méme {695}. »

Les évangéliques ont-ils changé ? James Hunter dit que plusieurs sondages ont révélé un
« adoucissement des certitudes doctrinales » parmi les étudiants fondamentalistes au sein des séminaires
et des universités chrétiennes :

Il existe un degré mesurable de malaise dans cette génération d’évangéliques en ce qui concerne la notion
d’une damnation éternelle ... Les évangéliques en général et la génération montante tout particuliérement,
ont adopté a différents degrés un code d’éthique de politesse politique. Cela les oblige non seulement a
devenir tolérants envers les croyances des autres, leurs opinions et leurs styles de vie, mais, ce qui est plus
important, a se rendre acceptables aux yeux d’autrui. La régle fondamentale est de ne pas choquer et de faire
preuve de la plus grande courtoisie dans les relations sociales ... Un tel modele religieux entraine
I’atténuation des aspects les plus offensifs de la foi évangélique, telles que les accusations d’hérésie, de péché,
d’immoralité et de paganisme, ainsi que les sujets qui traitent du jugement, de la colére divine, de la damnation
et de renfer {696}.

Points de vue sur le chatiment éternel

L’universalisme. La réfutation du chatiment éternel avait un défenseur de poids en la personne
d’Origene (185-vers 254) {6973. « Origéne enseignait que les menaces de chatiment éternel n’étaient 1a
gue pour exhorter les hommes a la sagesse ... Origéne "admet que le sens grammatical des termes de
I’Ecriture enseigne ’existence d’un feu éternel et qui ne s’éteint point ; mais il considére qu’il s’agit
d’une tromperie intentionnelle et gracieuse de la part de Dieu pour dissuader les hommes de pécher”
{698}. » Il enseignait qu’il y aurait finalement une restauration universelle de tous les hommes, incluant
Satan et tous ceux qui commettent des abominations. Origéne en appelait a #Jean 17:20, 21;
1Corinthiens 15:25; Ephésiens 4:13 ; et #Philippiens 2:10, 11 pour soutenir son universalisme.

Bien que cela ne soit pas explicite dans ses écrits, plusieurs pensent que Karl Barth enseignait lui aussi
I’universalisme. C. H. Dodd voyait I’universalisme dans le passage de #Romains 11:32, et il disait haut
et fort : « En d’autres mots, Dieu désire que toute I’humanité soit finalement sauvée {699}. » 1l voyait la
doctrine de I'universalisme dans ces passages : #Romains 8:18-23; Ephésiens 1:10; 3:6-10; et
Colossiens lao. John A. T. Robinson, le théologien libéral britannique, a dit : « Christ ... demeure sur
la croix aussi longtemps qu’un seul pécheur demeure en enfer. Ceci n’est pas de la spéculation : c’est
une déclaration qui se fonde d’une maniére incontournable sur la nature méme de Dieu. Dans un univers
d’amour, il ne peut exister un ciel qui comprendrait une chambre d’horreur, ni un enfer pour qui que ce
soit car ce serait aussi un enfer pour Dieu. Par nature, Dieu ne pourrait supporter cela - car ce serait faire
fi de sa propre nature - et il ne le tolérera jamais {700}. »

j



L’annihilationisme. Bien que ’annihilationisme ait été traditionnellement associ¢ aux adventistes du
Septieme Jour et aux témoins de Jéhovah, certains évangéliques se sont mis a adopter cette doctrine plus
récemment.

John R. W. Stott est sans doute 1'un des défenseurs les plus importants de 1’annihilationisme. Lors de
ses discussions avec le théologien libéral David Edwards, Stott a déclaré : « Je ne suis pas dogmatique
guant a la position a laquelle je suis arrivé ; je la soutiens avec hésitation. Mais je plaide pour un dialogue
franc parmi les évangéliques et ce, sur la base de I’Ecriture. Je crois également que I’annihilation ultime
des méchants devrait étre acceptée comme une alternative légitime et bien fondée bibliqguement au
tourment éternel et conscient {7o1}. »

Clark H. Pinnock, professeur a I’Université McMaster Divinity, engage les chrétiens qui soutiennent
I’idée d’un chatiment éternel et conscient des méchants a s’attaquer a « I’horreur morale et la fragilité
exégétique de la vision traditionnelle de I’enfer {702} ». C’est pourquoi il pose cette question : « Comment
concevoir un seul instant que Dieu, qui a donné son Fils afin qu’il meure en faveur des pécheurs, et ce,
a cause de son immense amour pour eux, puisse installer une salle de tortures quelque part au sein de la
nouvelle création, afin d’y faire souffrir éternellement ceux qui I’ont rejeté {703}? »

L’apologie de ’annihilationisme se déroule ainsi : 1° En se basant sur I’Ecriture, ils disent que Dieu est
le seul a détenir I’'immortalité (#1Ti 6:16) et que Christ a apporté la vie et I’'immortalité au moyen de
1’Evangile et ce, pour tous sans exception (#2Ti 1:10). 2° Comme dans le cas de Pinnock, la défense de
I’annihilationisme, « comme lui-méme le reconnait, est plus motivée par une répugnance morale que
par des considérations exégétiques {704} ».

Le salut sans la connaissance de Christ. Les gens qui n’ont jamais entendu parler de Christ peuvent-
ils &tre néanmoins sauvés ? Les gens auront-ils I’occasion d’étre sauvés apres leur mort ? Ces questions
ont intéressé nombre de gens, qui ont répondu de différentes fagons.

Clark Pinnock croit que les gens qui n’ont jamais entendu parler de Christ n’ont pas a étre condamnés a
I’enfer. « Nous pouvons étre stirs d’une chose : Dieu n’abandonnera pas en enfer ceux qui n’ont pas
connu son offre de la grice et qui, par conséquent, n’ont pas eu I’occasion de la refuser. Méme si Dieu
ne nous a pas fait part de ses dispositions a leur égard, nous ne pouvons pas douter qu’elles existent et
qu’elles sont bonnes {705}. »

Donald Bloesch croit que les gens auront I’occasion d’étre sauvés apres la mort, et méme de passer de
I’enfer au ciel. 1l affirme que « le chatiment de I’enfer est a la fois punitif et correctif ... Nous n’avons
pas besoin d’ériger des barriéres autour de la grace divine, quoi qu’il en soit, et nous n’écartons pas la
possibilité de voir certaines personnes en enfer étre finalement transférées dans le ciel. Les portes de la
ville sainte sont dépeintes comme étant ouvertes de jour comme de nuit (#Esa 60:11; Ap 21:25), et cela
signifie que I’accés au trone de la grace est possible en tout temps. Les portes de I’enfer sont verrouillées
mais elles le sont seulement de I’intérieur ... Nous pouvons affirmer que le salut est encore possible de
I’autre co6té de la tombe {706} ».

John Lawson a dit : « Il est difficile de défendre la proposition qui dit que la grace du salut en Christ
s’étend a tous les hommes, sans logiquement étre conduit a admettre que 1’opération de la grace puisse
s’étendre au-delad de la vie des hommes dans ce monde. Ceux qui, dans ce monde, ont vécu selon les
lumiéres limitées qu’ils ont regues découvriront, a leur réveil dans la vie éternelle, qu’ils appartiennent
a Christ, méme si pendant leur vie ils n’étaient apparemment pas chrétiens {707}. »

Les degrés de chatiment. Tandis que I’Ecriture n’indique pas clairement les degrés de chatiment, il
existe néanmoins des passages qui sous-entendent qu’il y aura des degrés de chatiment en enfer. Ce
point n’est évidemment pas facile & comprendre. Ceux qui ont regu plus de connaissance au sujet de
Christ seront tenus pour plus responsables ; ceux qui auront regu moins d’information a son sujet seront
moins responsables (#Lu 12:47, 48). Cette méme idée se retrouve dans #Matthieu 10:15; 11:22. Les
nations paiennes n’avaient pas la connaissance de la vérité de Dieu et de Christ que la nation d’Israél

j



avait recue. Parce que Judas a été un disciple et que, de ce fait, il a eu accés a plus d’information sur
Christ, il aurait mieux valu qu’il ne soit pas né puisqu’il recevra un plus grand chatiment (#Mt 26:24).
Il ne serait cependant pas sage d’en déduire pour autant que les gens qui n’ont jamais entendu parler de
1’Evangile échapperont au chatiment éternel.

En fin de compte, les gens seront jugés selon leurs ceuvres (#Ap 20:12). 1l y a probablement deux
principes reliés a ce passage. Cela indique que leurs ceuvres seront dévoilées et il sera démontré qu’elles
méritent la condamnation ; mais cela peut aussi indiquer qu’ils subiront un degré de chatiment relatif a
leurs ceuvres.

Un chatiment littéral et éternel. C’est la croyance voulant que le « chatiment des méchants soit éternel
et punitif, et non rédempteur {708} ». Quand Jésus a utilisé le terme géhenne pour définir I’enfer, « il est
évident qu’il insistait sur le caractére éternel du chatiment réservé aux méchants aprés leur mort {709} ».

Le chatiment en enfer est-il éternel ? Le terme aionion dans #Matthieu 25:46 exige une compréhension
du chatiment comme éternel, sans fin. Le méme adjectif « éternel » définit le chatiment autant que la
vie. Si la vie est éternelle, sans fin, et continuelle, alors, par la nature méme de cette déclaration, le
chatiment doit également I’étre. Larry Dixon dit : « L’éternité de la destinée des méchants (les "boucs")
semble étre équivalente a 1’éternité de la destinée des justes (les "brebis"). Prétendre que la destinée des
justes est quantitative et que celle des méchants ne 1’est pas, ou que “la vie éternelle” indique une
possession alors que "le chatiment éternel" signifierait qu’il a un effet éternel, semble une torsion des
textes {710}. » Harry Buis dit quant a lui ceci : « Aionios apparait 66 fois dans le Nouveau Testament : 9
fois pour parler de la félicité des justes, et deux fois pour la nature de Dieu dans sa gloire, six autres fois
ou il ne fait aucun doute que son sens indique ce qui est sans fin, alors qu’a sept occasions il est question
du chatiment des méchants {711}. »

La terminologie que Jésus a utilisée sous-entend que I’enfer est un feu littéral (voir #Mt 5:22, 30; 13:29,

30). L’histoire de Lazare et de I’homme riche indique que I’enfer sera un endroit de tourments dans le
feu (#Lu 16:23-28).

L’enfer est aussi décrit comme un endroit ou régne 1’obscurité (#Mt 25:30). « L obscurité suggere que
I’endroit du chatiment est tres éloigné du royaume {712}. » « L’obscurité doit étre prise au sens littéral,
un endroit ou se déroulera le chatiment & venir {713}. » L’obscurité est I’opposé de 1’éclat de la gloire de
Dieu au ciel (#Ap 22:5). Ceci est pour nous rappeler que ’enfer se trouvera « loin de la face du Seigneur
et de la gloire de sa force » (#2Th 1:9).

Jésus a également enseigné qu’il y aurait des degrés de chatiment en enfer selon le degré de connaissance

auquel chacun aura eu acces. Celui qui a connu la volonté du maitre et qui ne 1’a pas faite recevra un
plus grand chatiment que celui qui ne 1’a pas connue et qui ne I’a pas faite (#Lu 12:47, 48).

Le retour de Christ

Le retour de Christ fait partie des doctrines que tous les évangéliques défendent bien qu’ils puissent
diverger sur certains détails. C’est I’un des enseignements les plus importants dans 1’Ecriture, puisqu’il
apparait plus de trois cents fois dans le Nouveau Testament, et que des chapitres entiers lui sont
consacrés (#Mt 13:24, 25; Mr 13; Lu 21) de méme que la plus grande partie de certains livres (1 et 2
Thessaloniciens ; Apocalypse) {7143.

Christ enseignait que son retour serait un événement littéral et physique ; il reviendrait exactement de la
méme fagon dont les disciples I’avaient vu partir (#Ac 1:11). Il enseignait aussi que son retour serait un
grand soulagement pour ses disciples car s’il revenait ¢’était pour les emmener avec lui vers la maison
du Pére (#Jn 14:1-3). La date de son retour, cependant, devait rester inconnue, et tout le monde devait
donc se préparer pour sa venue (#Mt 24:36, 42; 25:1-13). Pendant son absence, son peuple devait se

E



conduire en intendants fideles de ce qui appartient a Dieu (#Mt 24:45-51), en le servant loyalement afin
de recevoir de lui les récompenses et 1’approbation lors de son retour (#Mt 25:14-30).

Le retour de Christ devrait étre vécu dans une attente joyeuse par les croyants car il les emmeénera au
ciel, leur vraie demeure, pour transformer leur corps mortel en un corps immortel, tout comme le sien
(#Ph 3:20, 21; 1Jn 3:2). Cette espérance est un grand réconfort, non seulement pour les croyants encore
vivants aujourd’hui mais aussi pour ceux qui sont partis depuis longtemps, car ils seront ressuscités des
morts, pour recevoir eux aussi leur nouveau corps immortel (#1Th 4:13-18). Par conséquent, les
croyants doivent vivre dans I’attente fervente et joyeuse de son retour (#Tit 2:13) et le comprendre
comme 1’étape finale de leur salut (#Hé 9:27). Le Nouveau Testament se conclut sur cette parole de
Jean : « Amen, viens Seigneur Jésus » (#Ap 22:20). Or, le Nouveau Testament souligne aussi que cette
doctrine a des répercussions dans le présent. Comme les croyants auront le privilége de voir celui qui
est pur, ils doivent eux aussi se purifier (#1Jn 3:3). En outre, puisque la fin de cet &ge signifiera la
destruction de la terre telle que nous la connaissons ainsi que I’introduction de nouveaux cieux et d’une
nouvelle terre, Pierre leur recommande ceci : « Combien votre conduite et votre piété doivent étre
saintes » (#2P 3:11).

La résurrection des morts

Le retour de Christ a des implications importantes pour le croyant parce qu’il justifie I’espérance d’une
résurrection corporelle {7153. Cette espérance correspond autant aux enseignements de 1’ Ancien que du
Nouveau Testament et c’est le fondement de la foi chrétienne. David parlait de se réveiller en présence
de Dieu (#Ps 17:15). Koré exprimait 1’espérance que Dieu le tirerait de la mort pour le recevoir en sa
présence (#Ps 49:15). Asaph avait foi que Dieu le guiderait toute sa vie et qu’ensuite Dieu le recevrait
au ciel (#Ps 73:24, 25). Esaie souligne clairement ’espérance de la résurrection : « Que tes morts
revivent ! Que mes cadavres se relévent ! Réveillez-vous et tressaillez de joie, habitants de la poussiére !
Car ta rosée est une rosée vivifiante, et la terre redonnera le jour aux ombres » (#Esa 26:19). Daniel
décrit aussi clairement la résurrection a venir, jour ou tous les hommes seront ressuscités de la poussiére
de la terre, certains pour jouir de la vie éternelle, d’autres pour subir le jugement et la condamnation
éternels (#Da 12:1, 2).

Le Nouveau Testament ajoute d’autres éléments concernant la résurrection. Lors de son débat avec les
Sadducéens, Jésus leur reproche leurs idées fausses, qui les poussent a nier la réalité de la résurrection.
C’est le signe qu’ils n’avaient pas compris I’Ecriture (dans I’Ancien Testament, il est déja question de
la résurrection), pas plus que la puissance de Dieu (qui est capable de tout, méme de ressusciter les
morts) (#Mt 22:29 ; voir #Mr 12:24-27; Lu 20:34-38). Dans #Jean 5:28, 29, Jésus prononce des
paroles qui rappellent celles de Daniel (#Da 12:2) quand il explique que les morts entendront la voix de
Christ et se léveront, certains pour une vie éternelle de félicité et les autres pour le jugement (#Jn 5:28,
29). Christ a aussi promis la vie éternelle & ceux qui croiraient en lui ; ils pouvaient avoir 1’assurance
qu’il les ressusciterait des morts (#Jn 6:39, 40, 44, 54). Lors de la résurrection de Lazare, Jésus déclara :
« Je suis la résurrection et la vie ; celui qui croit en moi vivra méme s’il meurt, et quiconque vit et croit
en moi ne mourra jamais » (#Jn 11:25, 26).

Dans sa défense si argumentée de la résurrection dans #1Corinthiens 15, Paul cite la résurrection
comme le fondement de la foi chrétienne. Si la résurrection est un leurre alors Christ n’est pas ressuscité
et la foi est vaine, ce qui laisse la question du péché sans réponse (#1Co 15:17). La résurrection est
également expliquée comme étant liée avec le retour de Christ (#1Th 4:16).

La doctrine de la résurrection se trouve également au coeur des prédications du Nouveau Testament (#AcC
2:31; 4:2, 33; 17:18, 32; 23:6, 8; 24:15, 21; 26:23). Paul rappela a Timothée de se souvenir de la
résurrection de Christ (#2Ti 2:8) et I’exhorta a corriger les faux enseignements a ce sujet (#2Ti 2:18).
Le point culminant du Nouveau Testament ¢’est ’annonce de la résurrection des justes, décrite comme
étant la premiere résurrection (#Ap 20:4, 5).

E



Les jugements

Dés le début, les chrétiens ont admis que cet age se terminera avec le jugement, lors du retour de Christ.
Etant donné que Dieu est saint, il doit juger tout ce qui est impie sinon il ne serait plus saint lui-méme.
Le jugement est une expression indispensable du caractere de Dieu {716}. Cependant, le jugement divin
sera juste et selon la vérité (#Ro 2:2).

Certains pensent que le seul jugement qui existe est celui du temps présent. Certes, Dieu juge dans le
temps présent. A une époque passée, Dieu a jugé Lucifer et les anges déchus (#2P 2:4; Jude 1:6). Dieu
a jugé les hommes en leur envoyant le déluge a I’époque de Noé (#Ge 6:1-7:@) ; il a jugé les hommes
qui ont voulu bétir la tour de Babel (#Ge 11:1-9) ; il a jugé le royaume du nord d’Israél en I’envoyant
captif en Assyrie (#2R 17:1-6) ; il a jugé le royaume du sud de Juda en permettant qu’il soit emmené en
captivité & Babylone (#2R 25:1-12) ; il a aussi jugé 1’Eglise en faisant mourir Ananias et Saphira (#Ac
5:1-11). Paul a précisé que le jugement se déroulait dans la période actuelle quand il a déclaré : « La
coléere de Dieu se révéle du ciel contre toute impiété » (#Ro 1:18.) Cependant, ce n’est pas le jugement
dernier. L’Ecriture indique qu’il se prépare un autre jugement qui sera incontournable le jour de
I’avénement de Christ.

Jésus, le Fils de Dieu, a recu I’autorité de rendre son jugement (#Jn 5:27-29). Jésus a annoncé qu’un
jugement se déroulerait a son retour lorsqu’il a dit que chacun sera jugé selon ses actes (#Mt 16:27). Il
a aussi déclaré que la connaissance que les gens ont eue affecterait le jugement. Ceux qui ont eu une
plus grande connaissance recevraient un plus grand jugement (#Mt 11:24).

Tous, sans exception, mourront et viendront en jugement devant Dieu (#Hé 9:27).

L’ap6tre Jean a décrit le dernier jour lorsque, devant le grand trone blanc, les livres seront ouverts et les
incroyants seront jugés (#Ap 20:11-15). Les ceuvres des incroyants les rendront coupables devant Dieu
et indignes de recevoir la vie éternelle. Ce jour-13a, tous les incroyants qui sont morts, dans la mer ou sur
la terre, seront jugés en présence de Dieu. La destinée des incrédules sera 1’étang de feu (#Ap 20:15).

Les croyants seront également jugés puisque Paul déclare : « Nous comparaitrons tous devant le trone
du jugement de Dieu » (#Ro 14:10 ; voir #2Co 5:10). La, les croyants seront récompensés pour leurs
ceuvres, bonnes et mauvaises. La vie des croyants sera reflétée dans ce jugement (#1Co 3:12-15).
Certains ne recevront pas de récompenses ; leurs ceuvres seront consumeées par le feu parce que leurs
motivations étaient mauvaises (#1Co 3:14, 15; 4:5). D’autres auront vécu des vies de qualité et seront
récompensés en conséquence (#1Co 3:12, 13). Les paraboles des talents (#Mt 25:14-30) et celle des
mines (#Lu 19:11-27) enseignent toutes les deux I’importance du service accompli fidélement en
relation avec le jugement dernier.

Le feu éternel de I’enfer a été préparé pour le diable et ses anges (#Mt 25:41). A la fin des ages, Dieu
jugera aussi Satan et ses démons quand, en compagnie de la béte et du faux prophéte, le diable sera jeté
dans I’étang de feu (#Ap 20:10).

L’état éternel

Les évangéliques conviennent que I’ame de tous les hommes vivra éternellement dans un corps
ressuscité, soit au ciel soit en enfer. Les incroyants continueront de subir le tourment éternel.
L’expression « pleurs et grincements de dents » (#Mt 8:12; 13:42, 50; 22:13; 24:51; 25:30; Lu 13:28)
suggére autant la souffrance que le désespoir {717}, ce qui implique une existence continue dans la
souffrance. Dans #Matthieu 25:46, les mots « chatiment » et « vie » sont qualifiés par le méme adjectif
« éternel » ; alors, si la vie est éternelle, le chatiment 1”est aussi nécessairement. L’annihilation est déniée
dans ce verset ; le chatiment continue éternellement. L histoire de Lazare et de ’homme riche dans #L.uc
16:19-31 souligne aussi la réalité éternelle du chatiment. L’expression « était en proie aux tourments »
démontre que le riche se trouvait en état de souffrance éternelle (#Lu 16:23) {718}. L’un des termes
désignant 1’enfer est le mot géhenne, qui se référe a la vallée de Hinnom qui bordait la partie au sud de

E



Jérusalem. Les corps des criminels et les ordures étaient jetés dans cette vallée ou le feu brilait en
permanence {719}, ce qui faisait du mot géhenne un terme adéquat pour décrire les souffrances éternelles
de ’enfer. (Voir aussi la discussion sur « I’enfer » un peu plus haut.)

A la fin des temps, le diable, la béte et le faux prophéte seront jetés dans ’étang de feu « oul ils seront
tourmentés jour et nuit aux siécles des siecles » (#Ap 20:10).

On ne sait pas grand-chose de plus, mais il semble qu’il y aura des degrés de chatiment en enfer. Cela
est généralement reconnu dans #Luc 12:47, 48, ou I’esclave qui ignorait la volonté de son maitre et qui
ne I’a pas faite sera battu de peu de coups, alors que 1’esclave qui connaissait la volonté de son maitre
mais qui ne 1’a pas faite sera battu d’un grand nombre de coups. D’autres avancent également
#Apocalypse 20:12 pour suggérer des degrés de souffrance, mais ce texte souligne probablement que
les ceuvres des incroyants seront médiocres et elles les condamneront.

Finalement, 1’enfer peut se définir comme « a) ’absence totale de la faveur divine ; b) une vie
éternellement perturbée en conséquence d’une entiére domination du péché ; ¢) des douleurs et des
souffrances indéniables dans le corps et dans I’ame ; et enfin d) des chatiments subjectifs tels que les
remords de conscience, 1’angoisse, le désespoir, les pleurs et les grincements de dents (#Mt 8:12; 13:50;
Mr 9:43, 44, 47, 48; Lu 16:23, 28; Ap 14:10; 21:8) {7203. »

Les croyants jouiront d’une communion éternelle en compagnie de Christ (#Jn 14:2). Les demeures
éternelles dans la maison du Pére sont tirées d’une analogie avec la vie familiale juive. Quand un fils se
mariait, il ajoutait un appartement a la maison de son pere, puis le fils et son épouse s’installaient dans
la maison paternelle {7213. Dans le ciel, les croyants jouiront de la méme communion familiale dans la
maison du Pére.

Le ciel est également décrit comme une scéne de banquet (#Mt 8:11), ce qui souligne la communion
fraternelle, la détente, la joie et le bonheur dans la présence de Christ.

Les demeures éternelles des croyants seront le nouveau ciel et la nouvelle terre (#Esa 65:17). Jean décrit
le nouveau ciel et la nouvelle terre avec beaucoup de détails (#Ap 21:1-22:5). Plusieurs voudraient situer
les nouveaux cieux et la nouvelle terre aprés la rénovation des cieux et de la nouvelle terre, a la suite de
la rébellion de Satan et de I’homme contre Dieu (#2P 3:10). Ceci ne suggere en rien I’annihilation des
cieux et de la terre originels, mais une transition pendant laquelle les cieux et la terre sont sanctifiés {722}.

#Hébreux 12:22-24 décrit les habitants de la nouvelle Jérusalem : des anges, les croyants du Nouveau
Testament (identifies comme étant « I’assemblée des premiers-nés »), Dieu, les croyants de 1’Ancien
Testament (désignés par 1’expression « esprits des justes rendus parfaits »), et Jésus. La nouvelle
Jérusalem est décrite comme une ville sainte qui descend du ciel. Plusieurs pensent que la nouvelle
Jérusalem restera suspendue dans le ciel au-dessus de la Terre. C’est une ville au sens littéral du terme,
car elle a des dimensions précises (#Ap 21:16). La lumiére resplendissante de la shekinah de Dieu
illuminera la ville (#Ap 21:9-11). La ville elle-méme sera bien défendue (#Ap 21:12, 13); elle fera
2 414 km de longueur, de largeur et de hauteur, et le tréne de Dieu sera installé a son sommet (#Ap
21:15-18). Les pierres de fondement seront ornées de toutes sortes de pierres précieuses (#Ap 21:19-
21).

Par-dessus tout, la plus grande bénédiction de la nouvelle Jérusalem est que Dieu et I’homme seront en
communion {723}. Il n’y aura plus besoin d’un sacrificateur ; les croyants auront un acces direct a Dieu
(#Ap 21:22). La tristesse et tout ce qui cause la tristesse seront enlevés dans la nouvelle Jérusalem (#Ap
21:4, 5). Mais Christ y occupera une place centrale ; les croyants le serviront et jouiront de sa
communion durant toute I’éternité (#Ap 22:3-5).

E



Evaluation

1° Ceux qui soutiennent la thése de I’'universalisme en appellent fréquemment a la logique et a ’amour
de Dieu. IIs ne sont pas tant intéressés a chercher des preuves scripturaires qu’a défendre leur opinion
voulant que le Dieu d’amour ne permettrait pas a un pécheur de souffrir éternellement en enfer. La
source de I’autorité, cependant, n’est pas la raison. L’Ecriture est I’autorité, et elle peut dire des choses
difficiles sur lesquelles les gens auront a lutter. Néanmoins, 1’Ecriture ne peut pas étre mise de coté.

2° Généralement, les adhérents a I’annihilationisme argumentent de la méme maniére que les
universalistes. Ils emploient la logique, abhorrant I’horreur de 1’enfer, plutot que de discuter de cette
question a partir du contexte de 1’Ecriture.

3° Il n’y a aucune indication que les gens auront une occasion d’étre sauvés apres leur mort ; au
contraire, #Hébreux 9:27 indique que la mort écarte toute occasion supplémentaire pour étre sauvé. Le
compte-rendu de Jésus au sujet de Lazare et de I’homme riche permet de vérifier davantage
I’impossibilité qu'une personne soit sauvée apres sa mort. Les destinées respectives de Lazare et de
I’homme riche ont toutes deux été scellées a leur mort. Abraham a rappelé a I’homme riche dans 1’Hadés
qu’il n’y avait pas moyen de passer de I’Hades au paradis (#Lu 16:26).

4° L’expression « chatiment éternel » (kolasin aionion) est I’équivalent négatif de la vie éternelle (zon
aionion) (#Mt 25:46). Si la vie est éternelle, une existence consciente dans le ciel, le corollaire doit aussi
étre vrai : I’existence consciente et éternelle du chatiment.

5° La Bible est claire dans ses affirmations que le salut n’est possible que par I’intermédiaire de Jésus-
Christ (#Jn 14:6; Ac 4:12). De plus, Paul a exprimé son souci de voir I’Evangile préché dans le monde
entier, car il est impossible de croire au salut en Christ sans entendre la prédication de I’Evangile (#Ro
10:14, 15).

6° Les arguments en faveur de 1’universalisme, de 1’annihilationisme et du salut en dehors de la
connaissance de Christ se fondent souvent sur des spéculations et non sur I’Ecriture. La Bible ne présente
aucune ambiguité quant a la destinée des incroyants.

7° Si ’on accepte les déclarations de la Bible dans leur signification normale, I’Ecriture indique que
I’enfer est le lieu d’un chatiment littéral et éternel. Peut-étre que I’objection au chatiment éternel provient
d’une incompréhension de la nature horrible du péché et de la sainteté de Dieu. L’amour de Dieu ne
peut étre souligné sans évoquer la sainteté de Dieu. Si Dieu n’est qu’un Dieu d’amour qui ferme les
yeux sur le péché et qui traite le péché a la 1égere, alors il n’est pas réellement un Dieu juste. La sainteté
de Dieu demande un lieu appelé ’enfer pour ceux qui I’ont répudié et qui n’ont pas été couverts par
I’ceuvre expiatrice de Christ.

PRINCIPAUX POINTS DE VUE CONCERNANT LES CHOSES DE LA FIN

Dans la théologie conservatrice, il existe trois points de vue principaux au sujet des choses de la fin :
I’amillénarisme, le postmillénarisme, et le prémillénarisme. Le mot millénium vient du latin mille,
signifiant « mille », et il se rapporte a la déclaration d’#Apocalypse 20:4 : « lls revinrent a la vie et ils
régnérent avec Christ pendant mille ans. » Doit-on prendre cette indication au sens littéral ou au sens
figuré ? La réponse détermine en partie la doctrine d’une personne au sujet des choses de la fin.




L’amillénnarisme

Introduction. Cette discussion sur I’eschatologie amillénariste se concentrera sur le point de vue de
I’eschatologie réformée, attendu que c’est la position conservatrice courante de cette tendance. Alors
que les théologiens libéraux défendent eux aussi une forme d’amillénarisme, dans 1’ensemble ils ne se
soucient pas d’eschatologie, quoiqu’ils aient des formes et des définitions plus radicales. (Qui seront
discutées plus tard dans la 5e partie : « Théologie contemporaine ».)

Le a- dans amillénarisme apporte un sens négatif au mot. Amillénarisme signifie qu’il n’y aura pas de
millénium futur et littéral. Les amillénaristes ne nient pas le retour littéral de Christ mais ils rejettent
I’idée d’un régne littéral de Christ de mille ans sur la terre. Selon I’amillénarisme, le royaume de Dieu
est déja présent dans I’age de I’Eglise et, a la fin de 1’époque actuelle, 1’état éternel sera inauguré sans
transition avec un millénium quelconque {7243. C’est pour cette raison que certains amillénaristes
suggerent un terme tel que millénarisme réalisé, pour indiquer qu’ils ne nient pas la réalité d’un
millénium mais qu’ils croient qu’il s’accomplira complétement pendant I’époque actuelle {725}.

Selon les amillénaristes, #Apocalypse 20:4-6 fait référence « au regne actuel des ames des croyants
décédés qui sont au ciel avec Christ », alors que le royaume de Dieu « est déja présent dans le monde
car le Christ victorieux gouverne son peuple par sa Parole et son Esprit ; cependant, ils attendent eux
aussi un royaume futur, glorieux et parfait sur la nouvelle terre a venir {726} ».

Certains amillénaristes interprétent le livre de 1’ Apocalypse d’aprés un parallélisme progressif, selon
lequel 1’ Apocalypse se partagerait en sept sections paralléles les unes aux autres, chacune décrivant
1’Eglise et le monde a partir de la premiére venue de Christ jusqu’a sa seconde venue. Les chapitres #Ap
1:1-3:@ décrivent les événements survenus pendant le premier siécle mais ils contiennent des
applications pour le temps présent. Les chapitres #Ap 4:1-7:@ décrivent 1’Eglise alors qu’elle souffre
des épreuves et de la persécution. Les chapitres #Ap 8:1-11:@ envisagent I’Eglise comme étant vengée,
protégée et victorieuse. Les chapitres #Ap 12:1-14:@ décrivent la naissance de Christ et 1’opposition
de Satan. Les chapitres #Ap 15:1-16:@ décrivent la colére de Dieu contre ceux qui refusent de se
repentir. Les chapitres Ap17-19 donnent le tableau de la chute définitive des forces du sécularisme et de
I’impiété. Les chapitres #Ap 20:1-22:@ parlent du sort final des ennemis de Christ et du triomphe
définitif de Christ et de I’Eglise {727}.

La seconde venue de Christ. Les amillénaristes comprennent la seconde venue de Christ comme un
événement unique, tandis que les dispensationalistes considérent qu’elle se fera en deux phases. Les
amillénaristes enseignent que certains événements doivent arriver avant la seconde venue, ce qui fait
que le retour de Christ ne peut pas étre « imminent » (c’est-a-dire qu’il pourrait revenir a tout moment)
{728}. Les signes qui doivent précéder le retour de Christ sont les suivants : 1° L’appel aux Gentils (#Mt
24:14; Mr 13:10; Ro 11:25), ou les nations seront évangélisées. Parmi celles-ci, certains croiront et
formeront la « totalité des paiens ». 2° La conversion d’Israél. L’expression « tout Israél », dans
#Romains 11:26 ne signifie pas la nation d’Israél, mais plut6t le nombre des élus parmi les Israélites.
3° La grande apostasie et la grande Tribulation (#Mt 24:9-12, 24:21-24; Mr 13:9-22; Lu 21:22-24).
Ces événements se sont déja partiellement réalisés avec la destruction de Jérusalem mais ils auront
également un accomplissement dans le futur. 4° La révélation de I’antéchrist. Certains éléments de
I’antéchrist existaient au temps de Paul et dans le systéme papal de Rome, mais son identité sera
finalement révélée dans une personne eschatologique. 5° Des signes et des prodiges. Il y aura des
guerres, des faux prophétes, des miracles sataniques étonnants, et des signes dans les cieux.

Christ reviendra le « jour de la consommation » - la fin du monde ; personne, cependant, ne connait le
moment de son retour. Il reviendra d’une maniére personnelle, physique et visible (#Ac 1:11) ; son
retour ne doit pas étre assimilé a la venue du Saint-Esprit lors de la PentecOte. Contrairement aux
prémillénaristes qui enseignent que la seconde venue de Christ lui permettra d’établir son royaume
terrestre, les amillénaristes disent que le but du retour de Christ est « d’introduire 1’4ge a venir, 1’état
éternel de toute chose {729} ». Cela s’accomplira par la résurrection des morts et le jugement dernier.




La résurrection des morts. Les amillénaristes disent que la Bible enseigne une résurrection corporelle
a la fin des temps (#1Co 15:35-49). Le corps du croyant ressuscité « sera fondamentalement le méme
que celui qu’il avait sur la terre {730} ».

Pour ce qui est du moment de la résurrection, les croyants et les incrédules ressusciteront au méme
moment {7313. Ceci peut se déduire de passages tels que #Daniel 12:2; Jean 5:28, 29; Actes 24:15;
Apocalypse 20:13-15. #Daniel 12:2 mentionne les pieux et les méchants dans un méme souffle, comme
dans #Jean 5:28, 29. Le terme « heure » dans #Jean 5:28 ne peut étre interprété comme une période de
mille ans censée exister entre les deux résurrections. Dans #Actes 24:15, Paul utilise au singulier le mot
« résurrection » aussi bien en rapport avec les justes qu’avec les méchants. #Apocalypse 20:11-15 ne
peut que faire référence a tous les défunts, et non uniquement aux incroyants, car 1’expression « la mort
et le séjour des morts rendirent les morts qui étaient en eux » ne peut que désigner I’ensemble de tous
les hommes.

Cette résurrection des croyants et des incrédules s’accomplira lors de la seconde venue de Christ (#1Co
15:23; Ph 3:20, 21; 1Th 4:16), et on I’appelle aussi « le dernier jour » ou encore le « jour du Seigneur ».
Cela se produira a la fin des temps, a I’avénement de 1’état éternel.

Le jugement final. Selon les amillénaristes, le jugement final se tiendra a la fin des temps et il est associé
a la seconde venue de Christ, a la résurrection de tous les hommes, et a I’inauguration de 1’état éternel.
Ce sera un jugement général, « dont le but sera de juger les vivants et de leur assigner a chacun sa
destinée éternelle {7323 ». Le jugement dernier servira trois objectifs distincts {733}. 1° « Faire éclater la
souveraineté de Dieu et sa gloire dans la révélation de la destinée finale de chacun. » 2° « Révéler le
degré de récompense et de chatiment alloué a chacun. » 3° « Exécuter le jugement de Dieu sur chaque
personne. Dieu assignera a chacun 1’endroit ou il passera 1’éternité. »

Il est nécessaire de connaitre les détails de ce jugement. Puisque la résurrection est une résurrection
générale, le moment du jugement dernier doit étre a la fin de ce temps (#2P 3:7). Le juge sera Christ.
Puisqu’il est celui par qui les hommes ont été sauvés, il est normal que les incroyants soient confrontés
a lui en tant que juge (#Jn 5:22; Ac 17:31; 2Ti 4:8). Christ sera cependant accompagné dans sa tache
par les anges (#Mt 13:41-43) et les saints (#Mt 19:28; 1Co 6:2, 3) {734}. Les objets de ce jugement
seront les anges (#1Co 6:2, 3) et tous les peuples (#Mt 25:32; Ro 2:5, 6; 2Co 5:10 {735}3), ce qui inclut
croyants et incroyants.

Le contenu du jugement prendra en compte les « actions, les paroles et les pensées » de chacun {736}. Le
jugement des actions d’une personne est évident a la lecture de #Matthieu 25:35-40 ; les paroles
inconsidérées seront jugées (#Mt 12:36) ; les pensées les plus secrétes seront dévoilées (#1Co 4:5).
Méme les péchés des croyants seront révélés mais sous la forme de péchés pardonnés et expiés par le
sang de Christ {737.

Le critére de base du jugement sera la révélation de Dieu. Ceux qui auront recu la révélation de 1’ Ancien
Testament seront jugés selon cette méme révélation ; ceux qui auront regu la révélation de la vérité du
Nouveau Testament seront jugés en conséquence (#Mt 11:20-22). Ceux qui n’ont connu aucune de ces
deux révélations seront jugés selon la lumiére qu’ils auront regue {738}. Par conséquent, il y aura pour les
perdus différents niveaux de chatiments (#Lu 12:47, 48). Cependant, les croyants seront justifiés sur la
base de leur relation a Jésus-Christ (#Jn 3:18, 36; 5:24), mais seront récompensés différemment selon
leur degré de fidélité (#Lu 19:12-19; 1Co 3:10-15).

L’état éternel. Les amillénaristes enseignent que les croyants et les incroyants vivront une existence
consciente dans I’éternité. Les incroyants vivront une existence consciente en enfer, appelé parfois la
géhenne (voir #Mt 25:30, 46; Lu 16:19-31). Puisque le méme mot est utilisé pour décrire I’existence
future des croyants et des incroyants (« éternel », #Mt 25:46), les souffrances des incroyants seront donc
éternelles, de méme que les croyants jouiront du ciel pour I’éternité.




La fin des temps se terminera par la « régénération » (#Mt 19:28), dans laquelle se produira le
« renouvellement de la création présente {739} ». Ce sera le lieu que 1’Ecriture décrit comme le ciel - la
résidence éternelle des croyants avec le Dieu trinitaire. Le ciel n’est pas seulement une disposition
mentale, mais un lieu réel (#Jn 14:1) ou les croyants jouiront de la vie en plénitude. « lls verront Dieu
en Jésus-Christ, face a face ; ils trouveront en lui leur pleine satisfaction, ils se réjouiront en lui et ils le
glorifieront {7403. » Puisque les croyants auront un corps ressuscité, ils pourront se reconnaitre et
communiquer entre eux.

Le postmillénarisme

Introduction. Le point de vue postmillénariste était particuliérement populaire au cours du XIXe siécle
et ¢’était le point de vue que défendaient la plupart des théologiens a la fin du XIXe et au début du XXe
siécle. Parmi eux, on peut citer, entre autres, Charles Hodge, William G. T. Shedd, B. B. Warfield, A.
A. Hodge, A. H. Strong. Le contexte dans lequel ce point de vue s’est développé est remarquable, car il
a suivi une période de grand optimisme et de progreés des sciences, de la culture et du niveau de vie en
général. C’était avant les deux guerres mondiales. Le postmillénarisme a considérablement décliné apres
les deux guerres mondiales parce que ces conflagrations ont mis du plomb dans I’aile a I’optimisme de
cette doctrine.

Le postmillénarisme peut se définir comme « ce point de vue des choses de la fin qui maintient que le
royaume de Dieu est en train de s’étendre dans le monde entier a travers la prédication de 1’Evangile et
I’ceuvre de salut du Saint-Esprit dans le cceur des individus, que le monde finira par étre christianisé, et
que le retour de Christ est prévu pour survenir a la fin d’une longue période de justice et de paix appelée
communément le "millénium" {741} ».

Le terme « postmillénarisme » signifie que Christ reviendra aprés le millénium. L’époque actuelle va
grandir moralement et spirituellement pour déboucher sur la période du millénium, dont la fin verra le
retour de Christ.

Le millénium {742}. Le postmillénarisme adopte un point de vue optimiste a 1’égard de 1’4ge présent, car
il attend un age d’or fait de progrés dans I’ére de ’Eglise et qui influencera tous les autres aspects de la
vie : économique, social, culturel et politique. Le postmillénarisme s’attend a voir une Eglise
triomphante, qui répand 1’Evangile jusqu’aux confins de la terre, si bien que « le mal, dans toutes ses
formes, sera finalement réduit a presque rien, et que les principes chrétiens seront la norme et non plus
I’exception. Christ pourra donc trouver a son retour un monde vraiment christianisé {743} ».

1° Nature du millénium. L’age du millénium ressemblera sous de nombreux aspects a notre temps
présent. Les gens se marieront et auront des enfants. Le péché demeurera mais il sera largement contenu
grace a I’expansion de I’Evangile. Les principes chrétiens et les critéres de conduite seront la norme et
non l’exception. Le présent age fera graduellement place au millénium en raison du progres de
1’Evangile, mais la vie continuera dans sa forme présente. Christ reviendra a la fin du millénium.

2° Progression de I’Evangile. Certains passages de 1’Ecriture semblent indiquer que de grandes foules
vont se convertir. #Zacharie 9:10 fait référence au royaume de Christ comme s’étendant « d’une mer a
I’autre ». #Nombres 14:21 souligne que « toute la terre sera remplie de la gloire du Seigneur ». #Esaie
49:6 parle de Christ comme étant la « lumiére pour les nations ». #Psaume 2:8; 47:2-8; 72:7-11; 86:9;
110:1 semblent proclamer la méme Vvérité. Puisque Christ est mort pour le monde, il faut donc conclure
que la vaste majorité des hommes seront sauvés (sans toutefois suggérer une doctrine d’universalisme).

La raison de la christianisation du monde est le progrés de I’Evangile. #Apocalypse 19:11-21 dépeint
le retour de Christ vers un monde qui a vu I’obéissance au Grand Mandat missionnaire et son exécution
(#Mt 28:18-20). L’Evangile a été porté jusqu’aux confins de la terre et Christ, a travers ses serviteurs,
a remporté la victoire sur le monde. #Apocalypse 19:11-21 « donne un portrait de la période entiére
entre la premiére et la seconde venue, du point de vue des cieux. C’est un temps de victoire progressive




du Fils de Dieu sur le monde, tout en mettant I’emphase sur la victoire finale, ce qui est en harmonie
avec le fait qu’elle soit évoquée a la fin du livre {7443 ».

3° Progres dans le monde. Les postmillénaristes disent que le monde a fait de grands progres
matériellement et spirituellement, ce qui suggere que le monde s’améliore. Alors que, pendant 1’ére
romaine on comptait plus d’esclaves que d’hommes libres, I’esclavage a été de nos jours quasiment
éradiqué, de méme que de nombreuses autres formes d’oppression, surtout celles qui pesaient sur les
femmes et les enfants. Depuis la Seconde Guerre mondiale, les Etats-Unis ont distribué plus de 160
milliards de dollars en faveur de 1’aide étrangére {745}, sans compter les autres formes d’action caritative,
telles celles des Eglises locales. Contrairement a la situation qui prévalait pendant les siécles antérieurs
a la Réforme, la Bible est aujourd’hui disponible dans la plupart des langues, de sorte que 98 % des
habitants de la terre disposent d’une Bible traduite dans leur langue maternelle. Les émissions de radios
et de télévisions chrétiennes atteignent un nombre considérable de foyers avec 1’Evangile. Les instituts
bibliques, les universités et les séminaires forment plus de personnes que jamais auparavant. Le résultat
de cela est qu’il y a maintenant prés d’un milliard de personnes qui se disent chrétiennes.

On observe aussi de grands progrés par rapport aux transports, avec 1’avénement de 1’automobile et de
I’avion. Les progres de I’éducation et les réalisations scientifiques, de méme que ceux dans le domaine
de la santé peuvent aussi étre mentionnés. Tout cela suggeére le progrés et le triomphe ultime de
1’Evangile et I’inauguration du millénium. Cependant le millénium ne devrait pas étre compris comme
une période littérale de mille ans, mais plutét comme étant symbolique. Le millénium pourrait, en réalité,
durer plus que mille ans.

La seconde venue de Christ. Par opposition au prémillénarisme, qui affirme que Christ reviendra avant
le millénium, le postmillénarisme déclare que Christ reviendra aprés le millénium. Contrairement au
prémillénarisme et a 1’amillénarisme, qui précisent tous les deux que Christ reviendra dans un monde
qui devient de plus en plus pécheur, le postmillénarisme enseigne que Christ reviendra dans un monde
qui s’améliore. Les missions modernes et les grands réveils lancés par George Whitefield et Jonathan
Edwards sont des événements précurseurs de la seconde venue de Christ {746}. Des passages tels que
#Daniel 2:44, 45; Matthieu 13:31, 32; 24:14 ; et #Colossiens 1:23 suggérent le progrés de 1’Evangile
avant le retour de Christ.

Le retour de Christ sera littéral et visible (#Ac 1:11; 1Th 4:16; Ap 1:7). Cependant, le moment de sa
venue est inconnu.

La résurrection des morts. Les postmillénaristes sont généralement d’accord avec les amillénaristes au
sujet de la résurrection. Il y aura une résurrection générale des croyants et des incrédules (#Da 12:2; Mt
25:31, 32;In 5:28, 29; Ac 24:15; Ap 20:12, 13) qui se produira en méme temps que le retour de Christ
(#1Co 15:23, 24; 1Th 4:16) {747}

Le jugement dernier. Les postmillénaristes sont aussi généralement d’accord avec les amillénaristes au
sujet du jugement dernier. Lors de la seconde venue de Christ, il y aura une résurrection générale et un
jugement général de tous les hommes (#Mt 13:37-43; 25:32), ainsi que des anges (#2P 2:4). Il y aura
un jugement au sujet des actes commis pendant la vie sur terre et les gens seront jugés selon la lumiere
qu’ils auront recue (#Lu 12:47, 48). Ceux qui auront eu 1’occasion d’entendre la prédication de
I’Evangile seront jugés selon leur attitude envers Christ {74s}.

L’état éternel. Le jugement effectué par Christ, tel qu’enseigné par les postmillénaristes, aura pour
conséquence que les justes auront la vie éternelle tandis que les méchants subiront le chatiment éternel.
La situation finale du croyant autant que de I’incroyant sera invariable et éternelle. Pour les croyants, ce
sera la « plénitude et la perfection d’une vie sainte, en communion avec Dieu et les esprits sanctifiés
{749} ». Cependant, il y aura un degré de récompense qui dépendra du degré de foi que chacun aura
démontré (#Lu 19:17, 19; 1Co 3:14, 15).




Le croyant passera I’éternité au ciel, décrit comme une forme rénovée de ce monde-cCi {7503. Les méchants
passeront 1’éternité dans des tourments sans fin (#Mt 25:31-33, 41, 46) {7513.

Le prémillénarisme « historique »

Introduction. Le terme prémillénarisme signifie que Christ reviendra avant le millénium pour établir
son régne terrestre de mille ans. Cependant, il existe deux formes bien distinctes de prémillénarisme :
I'une connue sous le nom de prémillénarisme historique (ou encore prémillénarisme non
dispensationaliste), 1’autre sous le nom de prémillénarisme dispensationaliste. George E. Ladd et J.
Barton Payne ont été des porte-paroles importants du prémillénarisme historique.

Le systtme herméneutiqgue du prémillénarisme historique le distingue du prémillénarisme
dispensationaliste. Dans le prémillénarisme historique, la distinction entre Israél et I’Eglise n’est pas
maintenue et il n’est pas non plus exigé de recourir a une interprétation littérale {752} invariable. Ladd
suggere que dans son contexte, #Esaie 53 n’est pas une prophétie concernant le Messie, alors qu’elle est
considérée comme telle dans le Nouveau Testament ; en conséquence, « I’herméneutique littérale ne
fonctionne pas {753} ». De plus, « le Nouveau Testament applique des prophéties de 1’ Ancien Testament
a I’Eglise néo-testamentaire et ce faisant, identifie donc I’Eglise a I’Israél spirituel {754} ». Un exemple
de ceci se trouve dans #Romains 9:25, 26, qui cite #Osée 1:9, 10; 2:23. Dans la citation de I’Ancien
Testament, cela fait référence a Israél, alors que dans le Nouveau Testament cette citation fait référence
a I’Eglise. D’autres exemples similaires de cette « spiritualisation dans I’herméneutique » se trouvent
dans #Romains 2:28, 29; 4:11, 16; Galates 3:7, 29. L’application de la nouvelle alliance de #Jérémie
31:33, 34 a I’Eglise dans #Hébreux 8 en est un autre exemple. Ladd conclut que « Paul considére que
I’Eglise est I’Israél spirituel {755} ».

La méthode d’interprétation mentionnée ci-dessus et ses conclusions sont semblables a celles de
I’amillénarisme, comme Ladd le suggere {7s6}. L’une des différences, cependant, entre le
prémillénarisme historique et I’amillénarisme concerne la reconnaissance d’un avenir au sens littéral
pour la nation d’lIsraél, ce que le premier affirme et que le second nie. #Romains 11:26 déclare : « Et
ainsi tout Israél sera sauvé » - ce qui fait référence a la nation d’Israél. A partir de cette déclaration, il
est clair qu’il y a un futur pour la nation d’Israél. Cependant, les détails de cet avenir pour Israél restent
flous. Il n’est méme pas certain que la conversion future d’Israél se fera par rapport au millénium {757}.

La grande Tribulation. Puisque I’enlévement de 1’Eglise avant la grande Tribulation est lié a la
distinction de deux programmes divins, I’un pour Israél et 1’autre pour I’Eglise, et puisque le
prémillénarisme historique n’accepte pas une telle distinction, le prémillénarisme historique enseigne
que 1’Eglise devra traverser la grande Tribulation. George Ladd affirme que c’était la croyance de
1’Eglise primitive {758}, et il ajoute en disant que les termes grecs parlant du retour de Christ (parousia,
apokalypse, et epiphany) n’établissent pas de distinction entre deux venues comme 1’enseignent les
défenseurs de I’enlévement de I’Eglise avant la Tribulation {759. En examinant les passages-clés utilisés
par ces derniers, Ladd conclut que I’enlévement avant la grande Tribulation n’est pas clairement
enseigné dans le Nouveau Testament. Il déclare : « La Parole de Dieu n’affirme nulle part que
I’enlévement et la résurrection des croyants précéderont la grande Tribulation {760}. »

Les arguments en faveur de la présence de I’Eglise sur terre pendant la Tribulation peuvent se résumer
ainsi. 1° Le point de vue posttribulationiste constitue le point de vue historique de I’Eglise primitive ; le
prétribulationisme est une conception récente {7613. 2° Méme si I’Eglise demeure sur la terre pendant la
Tribulation, elle connaitra des souffrances et des épreuves, mais la colére de Dieu lui sera épargnée. En
effet, celle-ci est réservée aux incroyants. 3° Il n’existe pas de résurrection séparée entre les saints de la
période de I’Eglise et les croyants de 1’époque de I’ Ancien Testament. Tous ressusciteront au méme
moment - juste avant 1’établissement du royaume de Christ {762}. 4° L’espérance des auteurs du Nouveau
Testament n’était pas un enlévement secret, mais la seconde venue de Christ. Toutes les déclarations
concernant le retour de Christ font référence a une seule venue, et non a une venue secréte réservée a
I’Eglise avant la Tribulation et, a la suite de la grande Tribulation une autre venue ou Christ viendrait
régner {7e3}. 5° L’Eglise inclut les sauvés de toutes les époques, et du fait que I’Ecriture indique que des




croyants seront sur terre pendant la grande Tribulation (par ex. #Ap 7:14), cela signifie que I’Eglise ne
sera pas enlevée avant la Tribulation.

La seconde venue. Le prémillénarisme historique prétend que, selon #Apocalypse 19:6-10, les noces
de I’Agneau - « I'union de Christ et de son épouse, I’Eglise {764} » - se produiront lors de la seconde
venue de Christ. Ceci est en outre décrit dans un langage métaphorique (#Mt 25:1-13; 2Co 11:2). Christ
conquiert ses ennemis lors de son retour triomphant, jetant la béte et le faux prophéte dans I’étang de
feu (#Ap 19:20). Le diable est également li¢ dans 1’abime pour mille ans (#Ap 20:2, 3), et a la fin de
ces mille ans, il sera jeté a son tour dans 1’étang de feu (#Ap 20:10).

La « premiere résurrection » décrit la résurrection corporelle des saints de tous les &ges (#Ap 20:4, 5) ;
il n’est pas question d’une résurrection séparée des saints de I’Eglise et de ceux de 1’ Ancien Testament.
Les croyants de tous les ges seront ressuscités en méme temps, au retour de Christ. Ceux qui sont morts
incrédules seront ressuscités a la fin du millénium.

Le millénium. Le régne de Christ ne commencera pas lors d’un événement particulier - Christ régne
déja maintenant depuis le ciel {7653 Christ est en ce moment méme assis a la droite de Dieu, et il régne
en qualité de roi messianique. « Le Nouveau Testament ne dépeint pas le régne de Christ comme étant
limité a Israél pendant le millénium ; il s’agit d’un régne spirituel dans le ciel qui a déja été inauguré
{7e6}. » #Philippiens 2:5-10 établit que Christ est actuellement assis sur le trone et qu’il régne (voir #1Co
15:24; 1Ti 6:15). #Actes 2:34, 35 (qui cite #Ps 110:1) indique que le trone de David a été transféré de
Jérusalem au ciel {767}. Ainsi le régne de Christ n’appartient pas simplement a une époque millénaire a
venir, mais aussi a notre époque.

Selon #1Corinthiens 15:23-26, le triomphe du royaume de Christ peut étre vu en trois étapes {7es}. 1°
La résurrection de Christ est la premiére étape, suivie par un intervalle indéterminé. 2° La parousie
(parousia) de Christ et la résurrection des croyants, suivie d’un intervalle indéterminé, constituent la
seconde étape. 3° « La fin », le jour ou Christ mettra la touche finale a la soumission de ses ennemis,
sera |’étape ultime.

Ainsi, le royaume messianique de Christ se révele tout au long de 1I’Histoire, et pas uniquement dans le
millénium {7e9}. En fait, « Christ a commencé son régne messianique le jour de sa résurrection et de son
ascension ; mais son regne présent est invisible ... . I’ordre des choses de 1’age a venir impliquera un
nouveau ciel et une nouvelle terre, et il sera si différent du présent ordre des choses qu’on peut en parler
comme étant au-dela de I’Histoire {770} ».

Le prémillénarisme dispensationaliste

Introduction. Le prémillénarisme dispensationaliste {7713 peut se décrire selon deux caractéristiques
essentielles. 1° Il distingue le plan divin pour Israél de celui de I’Eglise. 2° Une interprétation littérale
et cohérente de 1’Ecriture est maintenue. Les prémillénaristes dispensationalistes croient que 1’Eglise
sera enlevée (#1Th 4:13-18) avant la grande Tribulation ; pendant cette période, Dieu jugera les Gentils
incrédules et la désobéissance d’Israél (#Ap 6:1-19:@). A la fin de la Tribulation, Christ reviendra avec
I’Eglise pour établir son régne millénaire sur la terre. A la suite du régne de mille ans de Christ, Satan
sera de nouveau libéré, aprés quoi il sera jeté avec ses disciples dans 1’étang de feu (#Ap 20:7-10). L’état
éternel suivra.

Dés le début, I’Eglise avait une confession prémillénariste. La Didache (autour de 1’an 100 de notre ére),
Clément de Rome (en 96 ou 97), le Berger d’Hermas (140-150), Ignace d’Antioche (50-115 ?), Papias
(80-163), Justin Martyr (né autour de 1’an 100 ou avant), Irénée (mort en 1’an 200), Tertullien (150-225),
et d’autres sources indiquent que 1’Eglise primitive croyait au retour de Jésus-Christ pour établir
personnellement son royaume terrestre {772}.

Interprétation. Deux particularités fondamentales caractérisent le prémillénarisme dispensationaliste.
1° Une herméneutique littérale. L interprétation littérale fait référence a I’interprétation « normale » - ce




qui signifie qu’on donne aux mots et aux déclarations leur sens normal et habituel {773}. Puisque les
prophéties concernant la premiére venue de Christ ont été accomplies littéralement, il est donc légitime
de s’attendre a ce que les prophéties au sujet de sa seconde venue se réalisent aussi littéralement. De
plus, si la prophétie supporte d’€tre spiritualisée, toute objectivité est perdue. Les prémillénaristes
dispensationnels soulignent la cohérence dans I’interprétation en comprenant la prophétie littéralement.
Ainsi, les prémillénaristes critiquent les amillénaristes et les postmillénaristes, parce qu’ils ont changé
leur méthode d’herméneutique en interprétant tous les textes littéralement, sauf ceux qui traitent de la
prophétie.

2° Distinction entre Israél et I’Eglise. Le terme Israél fait toujours référence a la postérité physique de
Jacob ; on ne trouve aucun exemple ot il se référe a 1’Eglise {774}. Bien que les non-dispensationalistes
fassent souvent référence a I’Eglise sous I’appellation de « nouvel Israél », la Bible ne justifie en rien
cet usage. De nombreux passages indiquent qu’Israél était encore considéré comme une entité distincte
aprés la naissance de I’Eglise (#Ro 9:6; 1Co 10:32). Israél a recu des promesses inconditionnelles
(alliances) dans I’Ancien Testament qui doivent étre accomplies avec Isra€l pendant le royaume
millénaire. L’Eglise, de son coté, qui constitue une entité distincte du Nouveau Testament, tire son
origine du jour de la Pentecéte (#1Co 12:13). Elle n’a jamais été prophétisée, encore moins existé, dans
I’ Ancien Testament (#Ep 3:9). Elle existe depuis la Pentecote (#Ac 2) et cela durera jusqu’a ce qu’elle
soit enlevée (#1Th 4:13-18). La croyance que I’enlévement se fera avant la grande Tribulation repose
sur le fait que le but de la Tribulation est de juger les Gentils incrédules et de discipliner Israél pour sa
désobéissance (#Jér 30:7) ; I’Eglise n’a rien a faire dans la Tribulation car elle ne lui est pas destinée.

Les alliances. Bien qu’#Apocalypse 20:4-6 confirme le prémillénarisme dispensationnel, ce passage
n’en est pas le fondement. Les fondements du prémillénarisme dispensationnel reposent sur les alliances
de 1’Ancien Testament {775}. Ces alliances étaient littérales, inconditionnelles, et éternelles. Aucune
condition ne leur est attachée et en tant que telles, elles garantissent a Israél une terre et un régne
messianique futurs ainsi que des bénédictions spirituelles.

1° L’alliance abrahamique. Décrite dans #Genese 12:1-3, cette alliance promet une terre (#Genese
12:1 ; voir #Ap 13:14-17 ; développée davantage dans ’alliance au sujet de la Palestine) ; de nombreux
descendants qui forment une nation, une dynastie et un tréne (#Genese 12:2 ; voir #Ap 13:16; 17:2-6 ;
développée davantage dans I’alliance davidique) ; et la rédemption (#Genése 12:3 ; voir #Ap 22:18 ;
développée davantage dans la nouvelle alliance).

2° L’alliance au sujet de la Palestine (#De 30:1-10). Cette alliance garantit & Israél le droit permanent
d’avoir cette terre. C’est une promesse inconditionnelle, comme le démontrent les expressions « Dieu
fera ceci et cela » et ce, sans qu’il y ait d’obligations correspondantes. Cette alliance promet le retour
d’Israél sur sa terre, dans la repentance et la foi (#De 30:2), dans des circonstances ou Dieu leur
permettra de prospérer (#De 30:3). Cette alliance sera accomplie dans le millénium.

3° L’alliance davidique (#2S 7:12-16). Les clauses de cette alliance sont résumées au verset #16 par
les mots « maison », qui promet une dynastie dans la lignée de David ; « royaume », en référence a un
peuple gouverné par un roi ; « trone », qui souligne 1’autorité du régne d’un roi ; et « pour I’éternité »,
qui insiste sur le caractére inconditionnel et éternel de cette promesse faite a Israél. Cette alliance sera
accomplie au retour de Christ pour régner en gloire sur un Israél croyant.

4° La nouvelle alliance (#Jér 31:31-34). Cette alliance fournit la base sur laquelle Dieu bénira Israél
dans le futur - Israél jouira du pardon des péchés a travers la mort méritoire de Christ. La nature
inconditionnelle de cette alliance se voit encore dans les déclarations « Je ferai ceci et cela » des versets
#Jér 31:33, 34.

Si ces alliances sont comprises dans leur sens normal, elles envisagent une bénédiction future de la
nation croyante d’Isra€l dans la terre promise, pendant le régne du Messie. Ces alliances attendent un
accomplissement dans le millénium.




L’enlévement. Le terme enlévement vient de la traduction d’un mot latin signifiant « attrapé en 1’air »
dans #1Th 4:17. L’enlévement, bien distinct de la seconde venue de Christ, est enseigné dans #Jean
14:1-3; 1Corinthiens 15:51-57 ; et #1Th 4:13-18. Avant le début de la Tribulation, Christ descendra
du ciel et viendra chercher I’Eglise pour qu’elle reste avec lui pendant que la Tribulation se déchainera
sur un monde incroyant et impénitent.

Toute une gamme de points de vue existe au sujet de I’enlévement : aura-t-il lieu avant la Tribulation
(enlevement prétribulation - en jargon, « pré-trib »), pendant la Tribulation (enlévement en milieu de
Tribulation - en jargon, « mi-trib »), aprés les jugements des sceaux et des trompettes (enlevement avant
la colére de Dieu), a la fin de la Tribulation (enlévement posttribulationiste - en jargon, « post-trib »),
ou se peut-il que seulement certains croyants soient enlevés (enlevement partiel) ?

Enlévement partiel. Les partisans de I’enlévement partiel enseignent que seulement ceux qui « veillent,
prient et attendent », ceux qui « auront aimé son avénement » (#2Ti 4:8) et « ceux qui I’attendent pour
leur salut » (#Hé 9:28) seront enlevés. Certains de ceux qui soutenaient ce point de vue dans le passé
incluent Robert Govett, J. A. Seiss, G. H. Pember, et G. H. Lang ; et plus récemment Witness Lee, du
Mouvement de I’Eglise locale, a souscrit a cette opinion.

Problemes. Ce point de vue souléve plus de problémes graves que n’importe quel autre point de vue sur
I’enlévement {776}. 1° Il comprend mal le sens et la signification de la mort de Christ et devient une
version protestante de la doctrine du purgatoire. Les partisans de I’enlévement partiel disent en effet que
les croyants ne sont pas préts pour le ciel simplement parce qu’ils ont mis leur confiance dans I’expiation
de Christ. S’ils n’ont pas atteint un niveau adéquat de spiritualité, il leur faut subir le feu de la Tribulation
qui les raffinera. Cependant, I’Ecriture indique clairement que seule ’expiation par Christ justifie les
croyants et les prépare entiérement pour le ciel (#Ro 5:1; Col 2:13). 2° Cela nie 1'unité du corps de
Christ. Le corps de Christ est un seul corps (#1Co 12:12, 13). Comment un corps pourrait-il étre
fragmenté ? Si I’enlévement partiel est vrai, le corps de Christ est fragmenté. Mais 1’Eglise est 1’épouse
de Christ, et tous sont membres de son corps et ils seront tous enlevés : « Nous serons tous changes »
(#1Co 15:51). Cette promesse a été adressée a une Eglise qui avait des problémes, qui était criblée de
péchés (voir #1Co 3:1; 5:1; 6:1, 18). 3° C’est une méprise par rapport a I’enseignement au sujet des
récompenses. Cela revient a enseigner que I’enlévement est la récompense de la fidélité - or,
I’enlévement n’est pas une récompense ; ¢’est la bénédiction promise a tous les croyants. Le tribunal de
Christ, qui promet des récompenses, vient immédiatement apreés 1’enlévement. 4° L’enlévement inclut
les chrétiens charnels. L’insistance de Paul en utilisant le pronom « nous » lorsqu’il s’adresse aux
Corinthiens charnels clarifie ce point (#1Co 15:51).

Enlévement en milieu de Tribulation. Les partisans de I’enlévement en milieu de Tribulation croient
que I’Eglise connaitra les trois premicres années et demie de la Tribulation, qui, enseignent-ils, ne
représentent pas la colere de Dieu ; seuls les jugements des coupes représentent la colére divine (en ce
sens, c’est similaire au point de vue de I’enlévement avant la colére de Dieu). Les croyants seront
épargnés de la colere de Dieu, qui s’abattra sur la terre pendant les trois derniéres années et demie. Les
jugements des sceaux et des trompettes viennent de ’homme ; les jugements des coupes viennent de
Dieu. Ils identifient la trompette d’#Apocalypse 11:15 avec celle de #1Corinthiens 15:52. Les partisans
de ce point de vue incluent Merrill C. Tenney, J. Oliver Buswell, et Norman B. Harrison.

Problémes. 1° L’identification de la trompette d’#Apocalypse 11:15 avec la trompette de
#1Corinthiens 15:52 est une analogie problématique et entiérement arbitraire. L’Ecriture évoque de
nombreuses trompettes. D’autre part, I’identification de ces deux trompettes est basée sur le principe
que la 7e trompette de I’ Apocalypse est la derniére trompette - mais ce n’est pas la derniére. La dernicre
trompette est mentionnée dans #Matthieu 24:31, elle sonne a la fin de la Tribulation le rassemblement
des élus israélites dans la terre promise. De plus, les trompettes de I’ Apocalypse et de #1Corinthiens
15 sont tres différentes. Les trompettes de I’ Apocalypse sont sonnées par des anges et elles évoquent le
jugement. La trompette dans #1Corinthiens 15 est la « trompette de Dieu » et elle est une bénédiction,
ayant pour résultat la résurrection et la glorification. Il n’est fait nulle part mention de la résurrection
dans le contexte d’#Apocalypse 11:15. En outre, la trompette d’#Apocalypse 11:15 ne résonne pas en




milieu de Tribulation mais vers la fin {7773, ce qui signifie que les croyants seraient dans la seconde
moitié de la Tribulation et traverseraient donc la « grande Tribulation » (#Mt 24:21; Da 7:25; 12:7).

Enlévement posttribulationiste. Il existe au moins quatre différents points de vue dans la position
posttribulationiste. 1° Le posttribulationisme classique. J. Barton Payne {77s} faisait référence a ce point
de vue comme étant celui de I’« anté-tribulation », ce qui suggére que les prophéties de la Tribulation
ont déja été accomplies ou sont en train de 1’étre afin que Christ puisse revenir a n’importe quel moment.
Payne, par conséquent, croyait a I’imminence du retour de Christ - une position inhabituelle pour un
posttribulationiste. Il considérait la Tribulation comme n’étant pas un événement littéral. En faisant une
allégorie de la Tribulation, son point de vue est semblable a I’amillénarisme. Le probléme avec cela
c’est qu’il ne se rend pas compte du sérieux des événements d’#Apocalypse 6:1-19:@. 2° Le
posttribulationisme servi-classique. Ce point de vue, que défend Alexander Reese {779}, enseigne que la
Tribulation pourrait survenir a 1’instant mais que certains aspects resteraient a accomplir dans le futur.
Par conséquent, le retour de Christ n’est pas imminent. 3° Le posttribulationisme futuriste. George Eldon
Ladd {780} soutient cette position, affirmant une Tribulation littérale future. Bien que Ladd ait rejeté le
principe que I’Ecriture enseigne un retour imminent de Christ, elle est vraiment claire a ce sujet (voir
#1Co 15:51, 52; Ph 3:20; 1Th 4:13-18; Tit 2:13). 4° Le posttribulationisme dispensationnel. Robert
Gundry prétend que le retour de Christ n’est pas imminent ; il considére la Tribulation comme étant la
colére de Satan et non de Dieu. Bien qu’il établisse une distinction entre Israél et I’Eglise, il considére
que #Matthieu 24 parle de I’Eglise et de ’enlévement. Il suggére que I’enlévement se produira avant la
seconde venue de Christ mais il le relie encore avec la seconde venue de Christ sur la terre. Le probléme
de Gundry est qu’il ne distingue pas convenablement Israél de I’Eglise. La Tribulation est un temps de
chatiment pour les nations paiennes (#Joe 3:1; Za 14:2; Ap 6:15-17; 11:18) et de discipline pour Israél
(#Jér 30:7; Da 12:1; Sop 1:16-18), pour amener Israél a la repentance (#Ez 36:18-32; Mal 4:5, 6) afin
qu’il recoive Jésus comme son Messie (#Za 12:10-14), mais cela n’a pas de lien avec I’Eglise. La
Tribulation est la manifestation de la colére de Dieu, et non celle de I’homme ou celle de Satan (#Ro
5:9; Ap 6:16, 17). L’un des problémes sérieux concernant le point de vue posttribulationiste est la
question de savoir qui peuplera le royaume millénaire.

Enlévement avant la colere de Dieu. Marvin Rosenthal {7813 enseigne que seuls les jugements des coupes
reflétent la colere de Dieu ; par conséquent, I’Eglise sera sur la terre durant les jugements des sceaux et
des trompettes, mais elle sera enlevée avant les jugements des coupes.

Probléme. Le probléme principal de ce point de vue, c’est que I’Ecriture n’a aucune ambiguité sur le
fait que la période entiére des sept années des jugements des sceaux, des trompettes et des coupes
concerne la colére divine.

Apreés que les six sceaux auront été ouverts au début de la Tribulation, les gens sur terre demanderont
aux rochers de les cacher « de la colére de I’ Agneau ; car le grand jour de sa colére est venu {782} » (#Ap
6:16, 17). lls reconnaissent que les jugements des sceaux sont le fait de la colére de Dieu. Pendant toute
la période de la Tribulation, les événements sont décrits comme étant la manifestation de la colere divine
(#Ap 6:16, 17; 11:18; 14:19; 15:1, 7; 16:1, 19). Ces passages de I’Ecriture ne permettent pas de
restreindre la colére de Dieu aux jugements des coupes.

Enlévement avant la Tribulation. L’enlévement avant la Tribulation est adopté et ce, pour plusieurs
raisons {7s3}. 1° La nature de la Tribulation. La soixante-dixiéme semaine de Daniel - la Tribulation - est
le déchainement de la colére de Dieu pendant sept ans (#Ap 6:16, 17; 11:18; 14:19; 15:1; 16:1, 19).
Elle est décrite comme étant le jugement de Dieu (#Ap 14:7; 15:4; 16:5-7; 19:2) et le chatiment de
Dieu (#Esa 24:21, 22). 2° L ’étendue de la Tribulation. La terre tout entiére sera impliquée (#Esa 24:1,
24:3-6, 21; 34:2). Cela implique également le chatiment d’Israél par Dieu (#Jér 30:7; Da 9:24). Si ce
sont bien 1a la nature et I’étendue de la Tribulation, il est inconcevable que I’Eglise s’y trouve encore
pour subir la colere de Dieu. 3° Les buts de la Tribulation. Les intentions divines pendant la Tribulation
sont de juger les vivants sur terre (#Ap 6:10; 11:10; 13:8, 12, 14; 14:6; 17:8) et de préparer Israél a
recevoir son Roi (#Ez 36:18-32; Mal 4:5, 6). Aucune de ces choses ne concerne I’Eglise. 4° L unité de
la Tribulation. La Tribulation correspond a la soixante-dixieme semaine de Daniel ; #Daniel 9:24




indique clairement que cela se référe a Israél. 5° L exemption de la Tribulation. L’Eglise est la fiancée
de Christ, ’objet de son amour, et non de sa colére (#Ep 5:25). Ce serait une contradiction dans la nature
méme de la relation de Christ avec son Eglise si celle-ci devait passer a travers les chatiments de la
Tribulation. Des versets disent clairement que 1’Eglise sera épargnée de la Tribulation (voir #Ro 5:9
{784} ; #1Th 5:9; 2Th 2:13; Ap 3:10) {7s53. 6° La séquence de la Tribulation. Les signes de #Matthieu
24 (ainsi que de nombreux autres passages) ont été donnés a Israél au sujet de la seconde venue de
Christ ; cependant, aucun signe n’a été donné a I’Eglise pour connaitre le moment de I’enlévement (ce
qui signifie qu’il arrivera soudainement, comme 1’ont affirmé les prétribulationistes). « L’Eglise a recu
I’instruction de vivre dans I’attente de la venue imminente du Seigneur, qui les transportera dans sa
présence (#Jn 14:2, 3; Ac 1:11; 1Co 15:51, 52; Ph 3:20; Col 3:4; 1Th 1:10; 1Ti 6:14; Ja5:8; 2P 3:3,
4) {786}. »

Probléme. Ce point de vue est celui qui présente le moins de difficultés puisqu’il garde toujours des
distinctions entre le but de Dieu pour Israél et celui pour I’Eglise. Puisque I’Eglise est I’épouse de Christ
et puisque la Tribulation est le déchainement de la colére de Dieu, il est inconcevable que I’Eglise soit
encore sur la terre pendant la Tribulation. Certains passages promettent explicitement que les croyants
de I’ére de I’Eglise seront épargnés de la colére de Dieu (#Ro 5:9; 1Th 1:10; 5:9; Ap 3:10).

La grande Tribulation. La Tribulation constitue la soixante-dixiéme semaine de Daniel (#Da 9:27), une
semaine qui, selon la terminologie du prophéte, correspond a sept années. C’est la derniére semaine de
la prophétie des 70 semaines (490 ans) concernant I’avenir d’Israél (#Da 9:24-27) et qui a commencé
en 444 av. J.-C. Les soixante-neuf premiéres semaines (483 ans) se sont terminées avec la mort de Christ
(#Da 9:26). 1l y a un « intervalle » entre la 69e (33 apr. J.-C.) et la 70e semaine (la période de la
Tribulation & venir) {7s7}. Etant la 70e semaine de Daniel, la Tribulation concerne particuliérement Israél
(et non I’Eglise), puisqu’il a été dit & Daniel : « Soixante-dix semaines ont été fixées sur ton peuple »
(#Da 9:24). Quand Jésus a détaillé les événements de la Tribulation dans #Matthieu 24:1-25:@, il a
expliqué a ses disciples ce qui allait arriver a la nation d’Israél, indiquant ainsi que la Tribulation
concernait Israél.

La Tribulation débutera avec la signature de 1’alliance avec la béte, qui promettra de protéger Israél
(#Da 9:27). Techniquement, I’enlévement ne marque pas le début de la Tribulation. Il peut s’écouler
une bréve période de temps entre I’enlévement de I’Eglise et la signature de 1’alliance. La Tribulation
impliguera le jugement de Dieu sur un monde incrédule, comme cela est expliqué dans #Apocalypse
6:1-19:@. La série des sceaux, des trompettes et des jugements des coupes dans 1’ Apocalypse donne
les détails du jugement de Dieu sur les incrédules, atteignant son apogée avec le retour triomphant de
Christ sur la Terre, avec sa fiancée, I’Eglise (#Ap 19:11-21).

On considérait qu’une année prophétique comptait 360 jours, avec une insistance sur la derniére moitié
de la période de la Tribulation, appelée la grande Tribulation (#Mt 24:21), et qui est décrite comme
ayant une durée de 42 mois (#Ap 11:2) ou de 1 260 jours (#Ap 11:3).

La nature et le but de la Tribulation sont importants pour résoudre la question de la participation de
1’Eglise dans la Tribulation. 1° Nature de la Tribulation. Il a déja été démontré que la Tribulation est un
temps pendant lequel se déchainera la colére de Dieu (#1Th 1:10; Ap 6:16, 17; 11:18; 14:19; 15:1;
16:1, 19) ; ¢’est un temps de chatiment (#Esa 24:20, 21) ; un temps de trouble (#Jér 30:7; Da 12:1) ;
un temps de grande destruction (#Joe 1:15; 1Th 5:3) ; un temps de désolation (#Sop 1:14, 15) ; un
temps de jugement (#Ap 14:7; 16:5; 19:2). Si I’Eglise est 1’objet de I’amour de Christ, comment
pourrait-elle étre présente durant la Tribulation ?

2° Source de la Tribulation. Les posttribulationistes suggérent que la Tribulation est le temps de la
colére de Satan, et non de celle de Dieu. Cependant, 1’accent dans 1’Ecriture est mis sur le fait que la
Tribulation est le temps de la colére de Dieu qui se déverse en jugement sur un monde incrédule {7ss}
(#Esa 24:1; 26:21; Sop 1:18; Ap 6:16, 17; 11:18; 16:19; 19:1, 2, etc.).

j



3° Buts de la Tribulation {789;. Le premier but de la Tribulation, ¢’est de provoquer la conversion
d’Israél, ce qui se fera au moyen des mesures disciplinaires que Dieu prendra envers son peuple Israél
(#Jér 30:7; Ez 20:37; Da 12:1; Za 13:8, 9). Le second but de la Tribulation, c¢’est de juger les nations
et les peuples incrédules (#Esa 26:21; Jér 25:32, 33; 2Th 2:12).

Le Tribunal de Christ. Le Tribunal de Christ est mentionné dans #Romains 14:10; 1Corinthiens 3:9-
15; 2Corinthiens 5:10. Ce n’est pas un jugement concernant 1’éternité, mais plutot destiné a
récompenser les croyants de la période de 1’Eglise pour leur fidélité. Le terme « tribunal » (en grec,
béma) est dérivé des jeux grecs, ou les athletes vainqueurs étaient récompensés pour leur victoire dans
les compétitions athlétiques. Paul utilise cette image pour faire comprendre que les croyants de la
période de I’Eglise seront récompensés. Le but du Tribunal de Christ sera de récompenser les actions
faites pendant la vie sur la terre, qu’elles aient ét€¢ bonnes ou sans valeur (#2Co 5:10). Les ceuvres du
croyant seront examinées (#1Co 3:13) pour voir si elles ont été effectuées par sa propre force ou par
Dieu a travers I’individu. Si les ceuvres du croyant ne résistent pas a cette épreuve, il sera sauvé mais il
ne recevra pas de récompense (#1Co 3:15) ; si les ceuvres du croyant sont authentiques, il en recevra la
récompense (#1Co 9:25; 1Th 2:19; 2Ti 4:8; 1P 5:4; Ja 1:12).

On voit bien que les récompenses sont distribuées avant la seconde venue puisque 1’épouse a déja été
récompensée lorsqu’elle revient avec Christ (#Ap 19:8) {790}.

Les noces de I’Agneaun. Avant la seconde venue, les noces de Christ et de son Eglise se dérouleront au
ciel. Lorsque Christ reviendra avec son épouse, comme dans #Apocalypse 19:7, la noce aura déja eu
lieu {7o13. La noce concerne 1’Eglise et elle a lieu dans le ciel, alors que le repas de noces fait référence
a Israél et se déroule sur terre sous la forme du royaume millénaire {792;.

La seconde venue de Christ. A la fin de la Tribulation, Christ reviendra physiquement sur terre (#Za
14:4) pour rendre un jugement et pour inaugurer le royaume millénaire (#Za 14:9-21; Mt 25:31; Ap
20:4). Les saints de 1I’Ancien Testament et de la Tribulation seront ressuscités a ce moment-la, pour
hériter du royaume (#Ap 20:4). Lors de la seconde venue, Christ jugera les Juifs et les Gentils. Les Juifs
seront jugés sur la base de leur disposition envers son retour (#Mt 25:1-13) et sur la base de leur fidélité
en tant qu’intendants de la Parole de Dieu (#Mt 25:14-30). Les Juifs qui seront sauvés entreront dans le
royaume millénaire (#Mt 25:21), alors que ceux qui ne le seront pas seront jetés dans les ténebres du
dehors (#Mt 25:30). Les Gentils incrédules seront jugés dans la vallée de Josaphat (vallée du
Cédron - selon les traditions juives et chrétiennes ; #Za 14:4) par rapport a la fagcon dont ils auront traité
les Juifs (#Joe 3:2; Mt 25:40). Une réponse positive indiquerait leur foi dans le Messie ; ceux-ci
hériteront du royaume (#Mt 25:34), mais les incrédules seront envoyés vers un chatiment éternel (#Mt
25:46).

Le royaume du millénaire. Lorsque Christ reviendra sur la terre, il s’établira lui-méme comme Roi a
Jérusalem, en s’assoyant sur le trone de David (#Lu 1:32, 33). Les alliances inconditionnelles exigent
un retour littéral et physique de Christ pour établir le royaume. L’alliance abrahamique promettait a
Israél une terre, une postérité, un roi et une bénédiction spirituelle (#Ge 12:1-3). L’alliance palestinienne
promettait a Israél sa restauration sur la terre de la promesse et la possession de cette terre (#De 30:1-
10). L’alliance davidique promettait un roi sur le trone de David (#2S 7:16). La nouvelle alliance
promettait le pardon a Israél - le moyen par lequel la nation allait pouvoir étre bénie (#Jér 31:31-34).
Lors de la seconde venue, ces alliances seront accomplies lorsqu’Israél sera rassemblé de toutes les
nations (#Mt 24:31), converti (#Za 12:10-14), et restauré sur la terre de la promesse sous 1’autorité de
son Messie.

Les conditions qui seront celles du millénium évoquent un environnement devenu parfait physiquement
et spirituellement. Ce sera un temps de paix (#Mi 4:2-4; Esa 32:17, 18), de joie (#Esa 61:7, 10), de
réconfort (#Esa 40:1, 2), ou la pauvreté ne sera plus (#Am 9:13-15), ni la maladie (#Esa 35:5, 6).
Puisque seuls les croyants entreront dans le millénium, ce sera un temps de justice (#Mt 25:37; Ps 24:3,
4), d’obéissance (#Jér 31:33), de sainteté (#Esa 35:8), de Vérité (#Esa 65:16) et celui de la plénitude
du Saint-Esprit (#Joe 2:28, 29).

j



Christ régnera en tant que Roi (#Esa 9:3-7; 11:1-10), avec David comme régent (#Jér 33:15, 17, 21;
Am 9:11). Des nobles et des gouverneurs régneront aussi (#Esa 32:1; Mt 19:28; Lu 19:17).

Jérusalem deviendra le centre du monde et régnera (#Za 8:3), car elle sera physiquement élevée a une
position de suprématie (#Za 14:10). Des changements topographiques se produiront en Israél (#Za 14:4,
8, 10).

A la fin du millénium, les morts de tous les 4ges qui ne sont pas sauvés seront ressuscités et ils seront
jugés devant le grand trone blanc. Ils seront condamnés et jetés dans I’étang de feu, leur dernicre
demeure (#Ap 20:11-15). Le diable, la béte (I’antéchrist), et le faux prophéte seront eux aussi jetés dans
I’étang de feu (#Ap 20:10).

L’état éternel. Apres le millénium, les cieux et la terre seront jugés (#2P 3:10) parce qu’ils ont été le
domaine de la rébellion de Satan contre Dieu. L’état éternel, la demeure de tous les rachetés (#Hé 12:22-
24), pourra enfin commencer (#Ap 21:1-22:@).

j



